
1 
 

HAFATRY NY PAPA RAY MASINA LEON 14 

amin’ny fankalazana ny andro maneran-tany faha-59 ho an’ny 
fandriam-pahalemana. 1 Janoary 2026 
 

Homba anareo rehetra anie ny fiadanana izay enti-manorina 
fandriam-pahalemana tsy ampiasana fitaovam-piadiana sy misoroka 
herisetra. 
 
Homba anareo anie ny fiadanana ! 

Io fiarahabana zay fampiasa fahiny  ary mbola ampiasaina hatramin’izao 

ao amin’ireo kolontsaina maro  dia nahazo hery vaovao tamin’ny 

fanambaràna am-bava nataon’i Jesoa Kristy tafatsangan-ko velona, 
tamin’ny takarivan’ny Paka. “Homba anareo anie ny fiadanana” (Jo 

20,19.21) ,ny teny nolazainy izay tsy vitan’ny hoe fiarahabana fotsiny, fa 

teny mitondra fiovam-penitra tanteraka ao amin’ireo izay mandray izany 
sy eo anivon’ireo zava-misy rehetra koa. Izany no mahatonga ireo 

dimbin’ny Apôstôly manandran-peo, isan’andro sy manerana an’izao 

tontolo izao, mampiasa ilay teny mitondra revolisiona faran’izay mangina 
indrindra: “Homba aminareo anie ny fiadanana!” Nanomboka tamin’ny 

harivan'ny andro nahavoafidy ahy ho Evekan'i Rôma dia tiako ny 

handrakitra an-tsoratra ny fiarahabana nataoko tao amin’ny fanambaràna 
ho an’ny rehetra. Ary tiako ny hamerina izany:  ny ffiadanana avy amin’i 

Kristy nitsangan-ko velona, dia miteraka fandriam-pahalemna tsy 

ampiasana fitaovam-piadiana sy fandriam-pahalemana misoroka 
herisetra, hiainana amim-panetren-tena sady maharitra. Fiadanana avy 

amin’Andriamanitra io, dia ilay Andriamanitra tia antsika rehetra tsy misy 

fepetra.    
 

Ny fiadanana nentin’i Kristy nitsangan-ko velona 
 
Ilay Mpiandry Ondry Tsara no nandresy ny fahafatesana sy nandrava ny 

rindrin’ny fisarahana teo amin’ny olombelona (jer. Ef 2,14); mahafoy ny ainy 



2 
 

ho an’ny andian’ondriny Izy ary mbola manana ondry maro  ivelan’ny vala 
(jer. Jo 10,11.16): I Kristy dia  fiadanantsika. Ny fisiany, ny fanoloran-tena 

nataony, ny fandreseny dia hita taratra eo amin’ny faharetan’ireo 

vavolombelona maro ary amin’ny alalan’ izy ireo no itohizan’ny 

asan’Andriamanitra eto amin’izao tontolo izao, ka vao mainka hita 

miharihary sy mamiratra kokoa izany ao anatin’ny haizin’izao vanim-
potoana iainantsika izao. 

 

Ny fifanoherana eo amin’ny haizina sy ny hazavana, araka izany, dia tsy 
hoe sary ara-baiboly fotsiny mba hilazana ny fijaliana eo am-piterahana 

ilay izao tontolo vaovao: traikefa tojo antsika sy manozongozona antsika 

izany eo anatrehan’ny fitsapana sedraintsika, manoloana ireo zava-
mitranga eo amin’ny tantara izay iainantsika. Eny, mba tsy ho saron’ny 

haizina dia ilaina ny mahita ny hazavana sy mino azy. Fepetra takiana 

amin’ny mpianatr’i Jesoa voaantso hiaina amin’ny fomba manokana sy 
miavaka izany, nefa fepetra mahomby amin’ny lafiny maro amin’ny 

fanokafana làlana ao am-pon’ny olombelona tsirairay. Misy ny fiadanana, 

maniry ny hitoetra ao amintsika izy, manana hery malefaka hanazava sy 
hanitatra ny saina izy, manohitra ny herisetra ary mandresy azy. 

Entanin’ny fitsofana avy amin’ilay mandrakizay ny fiadanana: raha 

miantsoantso ny olona “ampy izay” ny fanaovan-dratsy”,  dia 
mibitsibitsika hoe “aoka hanjaka mandrakizay ny fiadanana. Ao amin’io 

fomba fijery io no nitarihan’ilay Nitsangan-ko velona antsika. Ao 

anatin’ny fahitàna mazava no iveloman'ireo mpanorina fiadanana, izay 
mbola manohitra ny fihanaky ny haizina, toy ny mpiambina amin'ny alina, 

manoloana ilay zava-doza nantsoin' i Papa François hoe « Ady Lehibe 

fahatelo mitsitokotoko ». 
  

Indrisy anefa fa mety hitranga koa ny mifanohitra amin’izany, izany hoe 

manadino ny hazavana: very ny fahitana marina ny zava-misy, fa mirona 
amin’ny fanehoana amin’ny ampahany sy mivilana an’izao tontolo izao 

voasaron'ny haizina sy ny tahotra. Maro ankehitriny ireo milaza fa tena 

zava-misy ireo tantara tsy mirakitra fanantenana, jamba tsy mahita ny 
hatsaran’ny hafa, fa manadino ny fahasoavan’Andriamanitra izay miasa 

mandrakariva ao am-pon’ny olombelona, eny fa na dia maratra noho ny 



3 
 

fahotana aza izy ireo. Nanentana ny kristianina i Masindahy Augustin mba 

hanorina fifankatiavana tsy azo ravàna miaraka amin’ny fandriam-
pahalemana, mba ahafahan’izy ireo, eo ampitahirizana izany ao amin’ny 

aty fanahiny lalina, hanapariaka ny hafanana mamiratra amin’ny 

manodidina azy ireo. Hoy izy, raha nanoratra tamin’ny mpiray 
ankohonam-piainana aminy: “Raha tianareo hiaina ny fandriam-

pahalemana koa ny hafa, dia aoka ho ianareo mihitsy no hiaina izany, ary 
hitoetra ao anatin ’izany. Mba ahafahana mandresy lahatra ny hafa, dia 

aoka hirehindrehitra ao anatinareo ny fiadanana vokatry ny fitiavana.”  
 

Na manam-pinoana isika na tsy manana, ry rahalahy sy anabavy 
malala, dia aoka isika hisokatra amin’ny fandriam-pahalemana ! 
Aoka horaisintsika sy hoekentsika izy toy izay hihevitra azy ho 
tanjona faran’izay lavitra tsy ho azo tanterahina na oviana na 
oviana. Alohan'ny hiheverana azy ho tanjona, ny fandriam-
pahalemana dia sady zava-misy no lalana irosoana tsikelikely. Na 
dia voasakana ao anatintsika sy ety ivelany aza ny fandriam-
pahalemana, toy ny lelafo kely rahonan’ny tafio-drivotra, dia tsy 
maintsy tandrovina mba tsy hanadinoana na ny anarana na ny 
tantaran’ireo izay nijoro ho vavolombelona momba azy; Fitsipika 
fototra manilo sy mamaritra ny safidintsika izany. Na dia any 
amin’ireo toerana tsy misy afa-tsy faharavana aza no tavela ary toa 
tsy azo ihodivirana ny famoizam-po dia mbola ahitantsika olona tsy 
manadino ny fandriam-pahalemana mandraka ankehitriny. Toy ny 
tamin’ny takarivan’ny Paka, niditra tao amin’ny toerana nisy ireo 
mpianany raiki-tahotra sy kivy i Jesoa, ary ny fiadanana nentin’I 
Kristy tafatsangan-ko velona dia nanohy nandingana ny varavarana 
sy ireo sakana tamin’ny alalan’ny feo sy ny endrik’ireo 
vavolombelona. Izany no fanomezana mahatonga antsika tsy 
hanadino ny soa azo avy aminy, ka hiaiky fa loharanom-pandresena 
ilay fanomezana ary io no safidintsika sy iarahana manatanteraka. 
  
 
 

 

 



4 
 

Fandriam-pahalemana tsy ampiasana fitaovam-piadiana 

 
Fotoana fohy talohan’ny nisamborana Azy, tao anatin’ny fitokiana 

tanteraka, dia hoy i Jesoa tamin’ireo niaraka taminy: “Fiadanana no 

avelako aminareo, ny fiadanako no omeko anareo, tsy tahaka ny 
fanomen’izao tontolo izao no anomezako izany anareo.” Ary avy hatrany 

dia nampiany hoe: “Aoka tsy hangorohoro ny fonareo, ary aoka tsy 
hatahotra” (Jo 14,27). Mazava ho azy fa mety mahakasika ny herisetra ny 

tebiteby sy ny tahotra, herisetra izay hihatra aminy tsy ho ela. Raha 

halalinina bebe kokoa, dia tsy nafenin’ny mpanoratra ny evanjely fa ny 
zavatra nahavery hevitra ireo mpianatra dia ny valin-tenin’i Jesoa momba 

ny tsy fampiasana herisetra: làlana izay tsy nankatoavin’ny rehetra, ka i 

Piera no voalohany, saingy nangatahan’ny Mpampianatra kosa mba 
hizorana hatramin’ny farany io làlana io Mbola loharanon’ny tebiteby sy 

ny tahotra hatrany ny làlan’i Jesoa. Ary averiny hizingizinina mafy ho 

an’ireo izay te hiaro azy: “Ampidiro amin'ny tranony ny sabatrao” (Jo 
18,11; jer. Mt 26,52). Tsy nampiasana fitaovam-piadiana ny fiadanana 

nentin’Jesoa nitsangan-ko velona, satria tsy ilàna fitaovam-piadiana ny 

tolona nataony, teo anivon’ny zava-misy voafaritra mazava ara-tantara, 
ara-pôlitika ary ara-tsosialy. Tokony hiara-kijoro ho vavolombelon’ny 

maha mpaminany an’io zava-baovao io ny Kristianina, eo am-piheverana 

ireo zava-doza izay niraisan’izy ireo tsikombakomba matetika loatra. Ny 
fanoharana lehibe momba ny fitsarana farany dia manasa ny kristianina 

rehetra hiasa sady entanin’ny famindram-po amin’izao fahatongavan-

tsaina izao (jer. Mt 25,31-46). Ary amin’ny fanaovana izany dia hahita 
ireo rahalahy sy anabavy eo anilany izy ireo; rahalahy sy anabavy mahay 

mihaino ny fijalian’ny hafa, amin’ny fomba samihafa, sy manafaka ny 

tenany amin’ny fandriky ny herisetra. 
 

 

 
Na dia maro aza amin’izao andro izao ny olona vonona hikatroka 

hampanjaka ny fandriam-pahalemana, dia mibahana ao an’eritreritr’izy 

ireo ny fahatsapana lalina fa tsy manan-kery eo anatrehan’ny fisehoan-
javatra tsy mazava sy tsy hita izay handraisana azy. Efa nolazain’i 



5 
 

Masindahy Augustin, raha ny marina, ny fisiana hevitra mifanipaka: 

"Sarotra kokoa ny manindrahindra ny fiadanana noho ny manana azy. 
Tiantsika ve ny hidera azy? Te hanana hery isika, mitady izay hanairana 

ny fihetseham-po isika, mandanjalanja ny teny ampiasaina isika. Ny 

mifanohitra amin'izany, maniry ny hanana azy ve isika? Tsy mila ezaka 
akory izy dia efa azontsika, efa tazonintsika izy."    

 
Rehefa raisintsika ho toy ny idealy saro-takarina ny fandriam-pahalemana 

dia tsy heverintsika ho mahamenatra intsony ny mandà azy ary tonga 

mihitsy aza ny fananganana ady mba hanorenana ny fandriam-
pahalemana. Toa tsy ampy intsony ny hevitra tsara, ny teny voalanjalanja, 

ary ny fahaizana milaza fa akaiky ny fandriam-pahalemana. Raha toa ny 

fiandriam-pahalemana heverina fa tsy zava-misy iainana, anaovana ezaka 
ary kolokoloina, dia miparitaka ao amin’ny fiainam-pianakaviana sy eo 

amin’ny fiainam-bahoaka ny herisetra. Eo amin'ny fifandraisan'ny olom-

pirenena sy ny governemanta, lasa heverina ho toy ny fahadisoana ny tsy 
fiomanana tsara amin'ny ady, ny tsy fandraisana andraikitra manoloana ny 

fanafihana, na ny tsy famaliana ny herisetra. Lazaina fa mbony lavitra 

noho ny foto-kevitry ny fiarovan-tena ara-dalàna izany. Ity lojika 
mifanipaka ity, eo amin’ny sehetra pôlitika, no foto-kevitra tena voizina 

ankehitriny ao anatin’ny fanakorontanana maneran-tany izay 

mampivarahontsana isan’andro, sy tsy hay vinavinaina. Tsy 
kisendrasendra ny antso miverimberina amin'ny fampitomboana ny 

fandaniana mahakasika ny miaramila ary ny safidy aterak’izany ; ao koa 

ny antso izay atolotry ny mpitondra maro miaraka amin'ny fanamarinana 
ny loza ataon’ny hafa. Araka izany, ny hery miaro ny fahefana, indrindra 

indrindra ny hery miaro ny fitaovam-piadiana nokleary dia maneho ny tsy 

fifanaraham-pifandraisana misy eo amin’ny samy vahoaka, izay tsy 
miankina amin’ny lalàna, amin’ny rariny na amin’ny fitokisana, fa 

amin’ny tahotra sy ny fampanjakana ny hery. “Noho izany, araka ny efa 

nosoratan’i Md Joany XXIII tamin’ny androny, dia miaina ao anatin’ny 
tebiteby lava, toy ny fandrahonan’ny rivo-doza mahatsiravina izay mety 

hisafotofoto amin’ny fotoana rehetra, ny mponina. Ary tsy hoe tsy 

amin’antony izany, satria vonona mandrakariva ny fitaovam-piadiana. 
Enga anie eto amin’izao tontolo izao tsy hisy olona handray andraikitra 



6 
 

amin’ny famonoana sy ny faharavana tsy hita noanoa vokatry ny ady; 

heverina fa tsy ho azo tanterahina izany kanefa azo antoka fa ny tsy 
ampoizina, na loza iray dia ampy hiteraka fahapotehina mahatsiravina.” 

  

Tamin'ny taona 2024 anefa dia nitombo 9,4% ny fandaniana mikasika ny 
tafika maneran-tany raha oharina tamin'ny taona teo aloha, manamafy ny 

fironana tsy tapaka nandritra ny folo taona lasa izay nahatratra 2.718 
lavitrisa dolara, na 2,5 %-n'ny harin-karena faobe maneran-tany. 

Fanampin’izany, ankehitriny, atao izaay hiatrehana ireo fanamby vaovao,  

tsy amin'ny alalan'ny ezaka lehibe ara-toe-karena amin'ny fitaovam-
piadiana ihany, fa eo koa ny fanitsiana ny pôlitikam-panabeazana: ka eo 

amin’ny toeran’ny kolon-tsaim-pahatsiarovana mitahiry ny fahatongavan-

tsaina azontsika nandritra ny taon-jato faha-20 sy tsy manadino ireo aina 
nafoy an-tapitrisa, dia manome vahana ny fampielezan-kevitra momba ny 

serasera sy ny fandaharam-panabeazana any an-tsekoly sy any amin’ny 

oniversite, ary amin’ny haino aman-jery (médias) manely fandrahonana 
sy mampita fomba fijery mifantoka tanteraka amin’ny fiarovana sy ny 

filaminana amin’ny alalan’ny fampiasan-kery.  

 
Kanefa “ny tena sakaizan’ny fandriam-pahalemana dia izay mitia ny 

fahavalony”. [] Nanafatrafatra, araka izany, i Masindahy Augustin mba 

tsy hopotehina ny tetezana ary mba tsy ho lany andro mifanakiana, fa 
hisafidy ny lalan’ny fihainoana ary araka izay azo atao, dia ny fihaonana 

miaraka amin’ny fahavononana avy amin’ny hafa. Enimpolo taona lasa 

izay, nofaranan’ny Konsily Vatikanina faharoa tamin’ny fahatongavan-
tsaina amin’ny maha maika ny fifanakalozan-kevitra eo amin’ny 

Fiangonana sy ny tontolo ankehitriny. Ny Foto-pampianarana ara-

pitondrana momba ny Fiangonana manoloana ny andro ankehitriny 
(Gaudium et spes)  dia nisarika ny saina mikasika ny fivoaran’ny fitiavana 

ady: “Ny tena atahorana amin’ny ady ankehitriny dia noho izy mety 

hararaotin’ireo manana fiadiana ara-pahaizana vaovao hahavitana heloka 
bevava ny toy izany; ary noho ny fifandraisan-javatra toa tsy azo ialàna, 

dia mety hitarika ny olombelona haka fanapahan-kevitra mampihoron-

koditra izany. Koa mba tsy hitrangan’izany na oviana na oviana intsony, 
ny Eveka rehetra eran’izao tontolo izao, tafavory sy miray hevitra 



7 
 

tanteraka, dia miangavy ny olon-drehetra, indrindra indrindra ny Filoham-

panjakana sy ny manam-pahefana ara-miaramila, mba handanjalanja 
mandrakariva ny andraikitra makadiry toy izao eo imason’Andriamanitra 

sy eo imason’ny taranak’olombelona tsy vakivolo”.  [7] 

 
Raha mamerina ny antson'ireo Rain’ny Konsily sy eo am-piheverana fa ny 

lalan’ny fifanakalozan-kevitra no làlana tena mahomby amin’ny sehatra 
rehetra, tsikaritsika fa ny fandrosoan’ny teknôlôjia sy ny fampiharana ny 

saina voatran’olombelona (intelligence artificielle) amin’ny tontolon’ny 

miaramila dia manamafy ny tetika mampivarahontsana amin’ny 
fifandonana mitam-piadiana. Manampy trotraka koa ny fizotran’ny fialàna 

andraikitr’ireo mpitondra pôlitika sy miaramila, noho ny fitomboan’ny 

“fanendrena” ampiasàna ny milina mba handray fanapahan-kevitra 
mikasika ny fiainan’ny olona sy ny fahafatesany. Fihodinkodinana tsisy 

farany mandrava ny maha-olona ara-dalàna sy ara-filozofika eo amin’ny 

lafin’ny lalàna sy ny lafiny filôzôfika izay ijoroan’ny kolon-tsaina rehetra 
ary miaro ny kolon-tsaina rehetra izany. Tsara raha lazaina am-

pahibemaso ny fivangongoana tsy hay refesina mikasika ny fitambaran’ny 

tombon-tsoa ara-toe-karena sy ara-bola ananan’ny tsy miankina, izay 
manosika ny Fanjakana ho amin’io làlana io; tsy ampy anefa izany satria 

tsy manampy hanamora ny fanairana ny feon’ny fieritreretana sy ny 

fahaizana mitsikera. Ny ansiklika Mpirahalahy sy mpianadahy avokoa 
isika (Fratelli tutti) dia manolotra an'i Masindahy Fransoà avy any Asizy 

ho ohatra amin'ny fifohazana toy izao: "Teo amin’izany tontolo rakotra 

tilikambo fitiliana sy tamboho fiarovana izany dia rotidrotiky ny ady 
nampandriaka ny ra sy nampifanandrina an’ireo foko samy matanjaka ny 

tanàn-dehibe, raha toa ka niitatra ny faritra fadiranovana, teny amin’ny 

manodidina, natao an-jorom-bala. Teo i Fransoà no nandray ny tena 
fiadanana miorina ao anaty : afaka tamin’ny faniriana rehetra manosika ny 

tena hanjakazaka amin’ny hafa izy, nirotsaka ho isan’ireo fadiranovana 

indrindra ary niezaka hampirindra ny fiainany amin’ny an’ny olona 
rehetra” [8] Tantara tokony hitohy ao anatintsika izany, ary mitaky 

famondronana ny ezaka mba hampandraisana anjara ny rehetra amin’ny 

fanorenana fandriam-pahalemana misoroka ny herisetra ary teraka noho 
ny fisokafana sy ny fanetren-tena araka ny Evanjely. 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7


8 
 

 

 

 

 

 

 

 

Fandriam-pahalemana misoroka ny fampiasan-kery  

 

Misoroka ny fampiasan-kery ny halemem-panahy. Izany angamba no 
nahatonga an’Andriamanitra ho zazakely. Ny misterin'ny Fahatongavana 

ho nofo izay manomboka ao an-kibon'ilay reny tanora ary miseho ao 

amin'ny fihinanam-bilon'i Betlehema dia tonga amin'ny fanetren-tena 
tanteraka indrindra tamin'ny fidinana any amin'ny fiainan-tsy hita. 

“Fiadanana etỳ an-tany”, hoy ny hiran’ ny anjely eo ampanambaràna ny 

fisian’Andriamanitra tsy manam-piaro, izay tsy hitan’ny olombelona hoe 
tiana izy raha tsy mikarakara Azy (jer. Lk 2,13-14). Tsy misy na inona na 

inona manana fahefana hanova antsika afa-tsy ny zaza. Ary angamba 

izany tokoa no eritreritr’ireo zanatsika, ireo zaza, ary koa ireo marefo 
tahaka azy ireo, izay manindrona ny fontsika (jer. Asa 2,37). Momba 

izany, nanoratra toy izao ilay Nodimbiasako hajaina [9] « manana hery 

hahatonga antsika hahita mazava kokoa ny amin’ny zavatra maharitra sy 
izay mandalo ny fahalemen’ny olombelona, eo amin’izay mamelona sy 

izay mamono. Angamba izany no mahatonga antsika matetika handà ny 

fetra sy handositra ireo olona marefo sy naratra: ananan’izy ireo ny 
fahefana hanontany sy hanankiana ny lalana nosafidiantsika, amin’ny 

maha isam-batan’olona antsika, sy amin’ny maha vondron’olona 

antsika. » 
Ny Papa Joany faha-XXIII no voalohany nampiditra ny fitsinjovana ny 

fanafoanana tanteraka ny fitaovam-piadiana, izay tsy ho tratra raha tsy 

amin’ny alalan’ny fanavaozana ny fo sy ny saina. Nanoratra toy izao izy 
ao amin’ny Pacem in terris: « Aoka ho resy lahatra tanteraka ny rehetra: 

ny fampitsaharana ny fitomboan’ny herin’ny tafika, ny fampihenana azo 

tsapain-tanana ny fitaovam-piadiana, ary —indrindra indrindra — ny 
fanafoanana azy ireny, dia zava-tsarotra na saika tsy azo tanterahina raha 



9 
 

tsy misy ny fanesorana tanteraka ny fitaovam-piadiana izay misy 

fiantraikany amin’ny fanahy koa : tsy maintsy miara-miasa ao anatin’ny 
fiombonana sy amim-pahatsoram-po mba hamongotra ny tahotra sy ny 

aretin-tsaina ateraky ny ady. Midika izany fa ilay fitsipika fototra milaza 

fa mipoitra avy amin’ny fandanjalanjana ny fitaovam-piadiana ny 
fandriam-pahalemana dia soloina amin’ny foto-kevitra milaza fa ao 

amin’ny fifampitokisana ihany no ahafahana manorina ny fandriam-
pahalemana marina. Heverinay fa tanjona azo tratrarina izany, satria 

takian’ny saina, irina fatratra, ary tena ilaina indrindra. » [10] 

 
Asa fototra tokony hataon’ny antokom-pivavahana ho an’ny olombelona 

mijaly izany, eo am-pijerena tsara ny fitomboan’ny fikasana hanova ho 

fitaovam-piadiana koa ny hevitra sy ny teny. Ireo lovam-panahy lehibe, 
tahaka ny fampiasana araka ny tokony ho izy ny saina, dia mitarika antsika 

hihoatra ny maha iray ra na foko, ary hihoatra ireo firahalahiana manaiky 

fotsiny ireo mitovy aminy ary manilika ny tsy mitovy aminy. Amin’izao 
fotoana izao, hitantsika fa tsy mandeha ho azy izany. Indrisy, lasa 

mahazatra eto amin’ny tontolo ankehitriny ny mampiasa ny teny mikasika 

ny finoana ao anatin’ny ady pôlitika, mi-tsodrano ny fitiavan-tanindrazana 
tafahoatra (nasiônalisma), ary manamarina amin’ny fivavahana ny 

herisetra sy ny ady mitam-piadiana. Tokony ho lavin’ny mpino amin’ny 

fomba rehetra, indrindra amin’ny alalan’ny fiainany ireo endrika 
fanimbazimbana mampanjavona ny Anara-Masin’Andriamanitra. Noho 

izany, miaraka amin’ny asa, dia ilaina mihoatra noho ny vita 

hatramin’izay ny mikolokolo ny vavaka, ny fiainam-panahy, ny 
fifanakalozan-kevitra eokomenika sy eo amin’ny antokom-pinoana 

samihafa ho toy ny làlana mankany amin’ny fandriam-pahalemana sy ho 

voambolana mampihaona ny lovam-panahy sy ny kolon-tsaina. Na aiza 
na aiza eto amin’izao tontolo izao, irina « ny ankohonana tsirairay mba ho 

tonga “tranon’ny fiadanana” toerana izay ianarana mandrava ny 

fankahalana amin’ny alalan’ny fifanakalozan-kevitra, ampiharana ny 
rariny ary ampivelarana ny fifamelan-keloka.” [11] Amin'izao fotoana 

izao mihoatra noho ny hatramin'izay, araka izany, dia ilaina tokoa ny 

mampiseho amin’ny alalan'ny finiavana ho tia karokaroka eo amin’ny 



10 
 

sehatra pastôraly feno fitandremana sy mahomby fa tsy nofinofy ny 

fandriam-pahalemana. 
 

Etsy an-daniny, tsy tokony handrebireby ny sain’ny tsirairay tsy hihevitra 

ny maha-zava-dehibe ny lafiny pôlitika izany. Aoka ireo voaantso handray 
andraikitra amin’ny fiainam-bahoaka amin’ny sehatra ambony indrindra 

sy amin’ny rafitra matihanina indrindra mba “hianatra tsara ny olan’ny 
fifandanjana iraisam-pirenena tena manaja ny maha-olombelona, 

fifandanjana mifototra amin’ny fifampitokisana, amin’ny 

fahamendrehan’ny fifandraisana eo amin’ny samy firenena ary tsy 
fivadihana amin’ny fanarahana ny fifanekena.” Aoka ny fanadihadiana 

lalina sy feno haneho ny teboka iaingana amin’ny fifanarahana ara-

pirahalahiana, maharitra ary mahasoa.”] Izany no lalana enti- misoroka ny 
fankahalana eo amin’ny fifandraisana eo amin’ny samy firenena sy eo 

amin’ny fanelanelanana, ary eo amin’ny lalàna iraisam-pirenena, saingy 

indrisy fa lavina matetika noho ny fanitsakitsahana ny fifanarahana izay 
tsy azo mora foana izany, ao anatin’ny toe-draharaha hitakiana ny tsy 

fanafoanana ny ara-dalàna, fa ny fanamafisana kosa ny rafitra iraisam-

pirenena.  
 

Ankehitriny, voatery miatrika ny tsy fifandanjan’ny hery eo amin’ireo 

samy matanjaka indrindra, mihoatra noho ny hatramin’izay, ny rariny sy 
ny hasina maha-olona. Ahoana no hiainana ny vanim-potoanan’ny 

fanakorontanana sy ny fifandonana eo ampiezahana ho afaka amin’ny 

ratsy? Tsy maintsy ankaherezintsika sy tohanantsika ny hetsika ara-
panahy sy ara-kolon-tsaina ary ara-pôlitika rehetra izay mitazona ny 

fanantenana ho velona, eo ampanoherana ny fiparitahan’ny “toe-tsaina 

resy tsy miady satria izay no lahatra, tahaka ny hoe vokatra avy amina hery 
tsy mitonona anarana sy tsy hita maso ary avy amina rafitra tsy miankina 

amin’ny sitrapon’ny olombelona ny hery manosika hanao zavatra.” Raha 

ny fomba mahomby indrindra hanjakazakana amin’ny hafa ary hirosoana 
tsisy fameperana amin’izany dia ny fikotrehana an’izay hisian’ny 

famoizam-po sy hampahazo vahana hatrany ny ahiahy tsy ihavanana, na 

dia mody lazaina aza fa ho fitandrovana soatoavina» [ny paik’ady toy 
izany dia tokony hotoherina  amin’ny fampandrosoana ny fiaraha-monim-



11 
 

pirenena tonga saina, ny karazana fikambanana tompon’andraikitra, ny 

traikefan’ny fandraisana anjara tsy mampiasa herisetra, ary ny 
fampiharana ny rariny mamerina amin’ny laoniny na amin’ny sehatra kely 

na amin’ny sehatra lehibe. Efa nantitranterin’i Papa Léon XIII mazava 

tsara izany ao amin’ilay ansiklika Rerum novarum: «Ny andram-piainana 
ataon’ny olombelona amin’ny hakelin’ny heriny dia mandrisika sy 

manosika azy hitady fiaraha-miasa amin’ny hafa. Vakiana ao amin’ny 
Soratra Masina izao anatra izao: “Aleo roa miara-mitoetra, toy izay 

manirery; satria rahefa olon-droa dia tombon-tsoa be no azo amin'ny asa; 

sady raha misy lavo amin’izy ireo dia azon'ny anankiray arenina. Loza 
kosa no mahazo ny manirery, fa lavo tsy misy namana hanarina azy! (Kôh 

4, 9-10). Ary koa ny hoe: “Ny rahalahy izay tohanan’ny rahalahiny dia toy 

ny tanàna mimanda” (Oh 18,19). » [15] 

Enga anie izany no ho vokatry ny Jôbilin’ny Fanantenana izay nitarika 
olona an-tapitrisany maro hahita indray ny maha mpivahiny azy ireo ary 

hanomboka ao amin’izy ireo ny fanafoanana ny fitaovam-piadian’ny fo sy 

ny fanahy ary ny fiainana; io fanafoanana ny fitaovam-piadiana io izay 
hovalian’Andriamanitra tsy ho ela amin’ny fanantanterahana ny 

fampanantenany hoe: “Ho mpanelanelana amin'ny vahoaka Izy, ary ho 

mpitsara ny firenena maro. Ny sabany hotefen’izy ireo ho lela 
fangadin'omby, ary ny lefony ho antsy fijinjana. Ny firenena tsy hisy 

hanangan-tsabatra hamely ny firenena hafa, ary tsy hianatra ady intsony. 

Avia, ry taranak'i Jakôba, ka aoka handeha amin'ny fahazavan'ny Tompo 
isika.” (Iz 2,4-5). 

 

Vatikana, 8 desambra 2025 

 

PAPA RAY MASINA LEON FAHA-14 

 

 

 



12 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



13 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Une paix désarmée 

Peu avant d’être capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit à 
ceux qui étaient avec Lui : « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je 

vous donne ; je ne vous la donne pas comme le monde la donne ». Et il 

ajouta immédiatement : « Que votre cœur ne se trouble ni ne s’effraie » 
(Jn 14, 27). Le trouble et la crainte pouvaient bien entendu concerner la 

violence qui allait bientôt s’abattre sur Lui. Plus profondément, les 

Évangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les disciples, ce fut sa 
réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier, contestèrent 

mais sur laquelle, jusqu’à la fin, le Maître demanda de le suivre. La voie 

de Jésus continue à être source de trouble et de crainte. Et Il répète avec 
fermeté à qui voudrait le défendre : « Rentre le glaive dans le fourreau » 

(Jn 18, 11 ; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car 

son combat fut désarmé, dans des circonstances historiques, politiques et 
sociales précises. De cette nouveauté, les chrétiens doivent ensemble 

témoigner prophétiquement en se souvenant des tragédies dont ils se sont 

trop souvent rendus complices. La grande parabole du jugement universel 
invite tous les chrétiens à agir avec miséricorde dans cette prise de 



14 
 

conscience (cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront à leurs côtés des 

frères et sœurs qui, de différentes manières, ont su écouter la douleur des 

autres et se sont intérieurement libérés du piège de la violence. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un cœur disposé à la 

paix, un grand sentiment d’impuissance les envahit devant le cours des 

événements de plus en plus incertain. Saint Augustin, en effet, signalait 
déjà un paradoxe particulier : « Louer la paix, c’est chose plus difficile que 

de la posséder. Voulons-nous la louer en effet ? Nous désirons des forces, 

nous cherchons à éveiller la sensibilité, nous équilibrons des mots. Au 
contraire, voulons-nous la posséder ? Sans travail elle est à nous, nous la 

tenons ». [3] 

 

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par 

ne plus considérer scandaleux que l’on puisse la nier et en arriver même à 
la guerre pour atteindre la paix. Les bonnes idées, les phrases pesées, la 

capacité à dire que la paix est proche semblent faire défaut. Si la paix n’est 

pas une réalité vécue, à préserver et à cultiver, l’agressivité se répand dans 
la vie domestique comme dans la vie publique. Dans les relations entre 

citoyens et gouvernants, on en arrive à considérer comme une faute le fait 

de ne pas se préparer suffisamment à la guerre, à réagir aux attaques, à 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


15 
 

répondre à la violence. Bien au-delà du principe de légitime défense, cette 

logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus actuelle 
dans une déstabilisation planétaire qui devient chaque jour plus 

dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les appels répétés à 

l’augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont 
présentés par de nombreux gouvernants avec la justification du danger 

représenté par les autres. En effet, la force dissuasive de la puissance, et 
en particulier celle de la dissuasion nucléaire, traduisent l’irrationalité 

d’un rapport entre les peuples, fondé non pas sur le droit, sur la justice ou 

sur la confiance, mais sur la peur et la domination de la force. « En 
conséquence, comme l’écrivait déjà saint Jean XXIII à son époque, les 

populations vivent dans une appréhension continuelle et comme sous la 

menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchaîner à tout instant. 
Et non sans raison, puisque l’armement est toujours prêt. Qu’il y ait des 

hommes au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des 

ruines sans nombre d’une guerre, cela peut paraître incroyable ; pourtant, 
on est contraint de l’avouer, une surprise, un accident suffiraient à 

provoquer la conflagration ». [4] 

Or, au cours de l’année 2024, les dépenses militaires mondiales ont 

augmenté de 9,4 % par rapport à l’année précédente, confirmant la 
tendance ininterrompue depuis dix ans et atteignant le chiffre de 2.718 

milliards de dollars, soit 2,5 % du PIB mondial. [5] De plus, aujourd’hui, 

on semble vouloir répondre aux nouveaux défis non seulement par un 
effort économique considérable en matière de réarmement, mais aussi par 

un réalignement des politiques éducatives : à la place d’une culture de la 

mémoire qui préserve les prises de consciences acquises au cours du 
XX siècle et n’oublie pas les millions de victimes, on promeut des 

campagnes de communication et des programmes éducatifs, dans les 

écoles et les universités comme dans les médias, diffusant la perception 
de menaces et transmettant une conception purement armée de défense et 

de sécurité. 

 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5


16 
 

Cependant, « un ami véritable de la paix aime ceux qui ne l’aiment 

pas ». [6] Saint Augustin recommandait ainsi de ne pas détruire les ponts 
et de ne pas s’appesantir dans le registre des reproches, préférant la voie 

de l’écoute et, dans la mesure du possible, de la rencontre avec les 

motivations des autres. Il y a soixante ans, le Concile Vatican II se 
concluait sur la prise de conscience d’un dialogue urgent entre l’Église et 

le monde contemporain. En particulier, la Constitution Gaudium et 
spes attirait l’attention sur l’évolution de la pratique belliqueuse : « Le 

risque particulier de la guerre moderne consiste en ce qu’elle fournit 

l’occasion à ceux qui possèdent des armes scientifiques plus récentes de 
commettre des crimes ; et, par un enchaînement en quelque sorte 

inexorable, elle peut pousser la volonté humaine aux plus atroces 

décisions. Pour que plus jamais ceci se produise, les évêques du monde 
entier, rassemblés et ne faisant qu’un, adjurent tous les hommes, tout 

particulièrement les chefs d’État et les autorités militaires, de peser à tout 

instant une responsabilité aussi immense devant Dieu et devant toute 

l’humanité ». [7] 

Tout en réitérant l’appel des Pères conciliaires et en estimant que la voie 

du dialogue est la plus efficace à tous les niveaux, nous constatons 

combien les progrès technologiques et l’application dans le domaine 
militaire de l’intelligence artificielle ont radicalisé la dimension tragique 

des conflits armés. On assiste même à un processus de 

déresponsabilisation des dirigeants politiques et militaires, en raison de la 
croissante “délégation” aux machines des décisions concernant la vie et la 

mort des personnes humaines. Il s’agit d’une spirale destructrice sans 

précédent de l’humanisme juridique et philosophique sur lequel repose 
toute civilisation et par lequel toute civilisation est protégée. Il convient 

de dénoncer les énormes concentrations d’intérêts économiques et 

financiers privés qui poussent les États dans cette direction ; mais cela ne 
suffit pas si, dans le même temps, on ne favorise pas le réveil des 

consciences et de la pensée critique. L’encyclique Fratelli tutti présente 

saint François d’Assise comme exemple d’un tel réveil : « Dans ce monde 
parsemé de tours de guet et de murs de protection, les villes étaient 

déchirées par des guerres sanglantes entre de puissants clans, alors que 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


17 
 

s’agrandissaient les zones misérables des périphéries marginalisées. Là, 

François a reçu la vraie paix intérieure, s’est libéré de tout désir de 
suprématie sur les autres, s’est fait l’un des derniers et a cherché à vivre 

en harmonie avec tout le monde ». [8] C’est une histoire qui veut se 

poursuivre en nous, et qui demande d’unir nos efforts pour contribuer les 
uns et les autres à une paix désarmante, une paix qui naisse de l’ouverture 

et de l’humilité évangélique. 

Une paix désarmante 

La bonté est désarmante. C’est peut-être pour cela que Dieu s’est fait petit 
enfant. Le mystère de l’Incarnation, qui atteint son abaissement le plus 

complet dans la descente aux enfers, commence dans le sein d’une jeune 

mère et se manifeste dans la mangeoire de Bethléem. “Paix sur la terre”, 
chantent les anges en annonçant la présence d’un Dieu sans défense, dont 

l’humanité ne peut se découvrir aimée qu’en prenant soin de lui (cf. Lc 2, 

13-14). Rien ne possède autant le pouvoir de nous changer qu’un enfant. 
Et peut-être est-ce précisément la pensée de nos fils, des enfants, mais 

aussi de ceux qui sont fragiles comme eux, qui nous transperce le cœur 

(cf. Ac 2, 37). À ce propos, mon vénéré Prédécesseur écrivait que « la 
fragilité humaine a le pouvoir de nous rendre plus lucides sur ce qui dure 

et ce qui passe, sur ce qui fait vivre et ce qui tue. C’est peut-être pour cela 

que nous avons si souvent tendance à nier les limites et à fuir les personnes 
fragiles et blessées : elles ont le pouvoir de remettre en question la 

direction que nous avons choisie, en tant qu’individus et en tant que 

communautés ». [9] 

Jean XXIII fut le premier à introduire la perspective d’un désarmement 
intégral qui ne peut s’affirmer que par le renouveau du cœur et de 

l’intelligence. Il écrivait ainsi dans Pacem in terris : « Que tous en soient 

bien convaincus : l’arrêt de l’accroissement du potentiel militaire, la 
diminution effective des armements et - à plus forte raison - leur 

suppression, sont choses irréalisables ou presque sans un désarmement 

intégral qui atteigne aussi les âmes : il faut s’employer unanimement et 
sincèrement à y faire disparaître la peur et la psychose de guerre. Cela 

suppose qu’à l’axiome qui veut que la paix résulte de l’équilibre des 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html


18 
 

armements, on substitue le principe que la vraie paix ne peut s’édifier que 

dans la confiance mutuelle. Nous estimons que c’est là un but qui peut être 
atteint, car il est à la fois réclamé par la raison, souverainement désirable, 

et de la plus grande utilité ». [10] 

C’est là un service fondamental que les religions doivent rendre à 

l’humanité souffrante, en étant attentives à la tentative croissante de 
transformer en armes même les pensées et les paroles. Les grandes 

traditions spirituelles, tout comme l’usage approprié de la raison, nous font 
aller au-delà des liens du sang ou de l’ethnie, et dépasser ces fraternités 

qui reconnaissent seulement ceux qui leur ressemblent et qui rejettent ceux 

qui leur sont différents. Aujourd’hui, nous voyons que cela ne va pas de 
soi. Malheureusement, il est de plus en plus courant dans le panorama 

contemporain de faire entrer des mots de la foi dans le combat politique, 

de bénir le nationalisme et de justifier religieusement la violence et la lutte 
armée. Les croyants doivent réfuter activement, avant tout par leur vie, ces 

formes de blasphème qui obscurcissent le Saint Nom de Dieu. C’est 

pourquoi, avec l’action, il est plus que jamais nécessaire de cultiver la 
prière, la spiritualité, le dialogue œcuménique et interreligieux comme 

voies de paix et langages de rencontre entre traditions et cultures. Partout 

dans le monde, il est à souhaiter que « chaque communauté devienne une 
“maison de paix”, où l’on apprend à désamorcer l’hostilité par le dialogue, 

où l’on pratique la justice et cultive le pardon ». [11] Aujourd’hui plus que 

jamais, en effet, il faut montrer que la paix n’est pas une utopie, grâce à 

une créativité pastorale attentive et fructueuse. 

D’autre part, cela ne doit pas détourner l’attention de chacun sur 

l’importance de la dimension politique. Que ceux qui sont appelés à 

assumer des responsabilités publiques aux plus hauts niveaux et dans les 
instances les plus qualifiées « étudient à fond le problème d’un équilibre 

international vraiment humain, d’un équilibre à base de confiance 

réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans l’observation 
des traités. Qu’un examen approfondi et complet dégage le point à partir 

duquel se négocieraient des accords amiables, durables et 

bénéfique ». [12] C’est la voie désarmante de la diplomatie, de la 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12


19 
 

médiation, du droit international, démentie malheureusement par de plus 

en plus fréquentes violations d’accords difficilement obtenus, dans un 
contexte qui nécessiterait non pas la délégitimation, mais bien plutôt le 

renforcement des institutions supranationales. 

Aujourd’hui, la justice et la dignité humaine sont plus que jamais exposées 

aux déséquilibres de pouvoir entre les plus puissants. Comment vivre une 
période de déstabilisation et de conflits tout en se libérant du mal ? Il nous 

faut encourager et soutenir toute initiative spirituelle, culturelle et 
politique qui maintienne vive l’espérance en contrant la diffusion 

d’« attitudes fatalistes, comme si les dynamiques en acte étaient produites 

par des forces impersonnelles anonymes et par des structures 
indépendantes de la volonté humaine ». [13] En effet, si « la meilleure 

façon de dominer et d’avancer sans restrictions, c’est de semer le désespoir 

et de susciter une méfiance constante, même sous le prétexte de la défense 
de certaines valeurs », [14] on doit opposer à une telle stratégie le 

développement de sociétés civiles conscientes, de formes d’association 

responsables, d’expériences de participation non violente, de pratiques de 
justice réparatrice à petite et à grande échelle. Léon XIII l’avait déjà 

clairement souligné dans l’encyclique Rerum novarum : « L’expérience 

que fait l’homme de l’exiguïté de ses forces l’engage et le pousse à 
s’adjoindre une coopération étrangère. C’est dans les Saintes Écritures 

qu’on lit cette maxime : “Mieux vaut vivre à deux que solitaire ; il y a pour 

les deux un bon salaire dans leur travail ; car s’ils tombent, l’un peut 
relever son compagnon. Malheur à celui qui est seul et qui tombe sans 

avoir un second pour le relever !” ( Qo 4, 9-10). Et cet autre : “Le frère qui 

est aidé par son frère est comme une ville forte” ( Pr 18, 19) ». [15] 

Que cela soit un fruit du Jubilé de l’Espéranc e qui a incité des millions 
d’êtres humains à se redécouvrir pèlerins et à entreprendre en eux-mêmes 

ce désarmement du cœur, de l’esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera 

pas à répondre en accomplissant ses promesses : « Il jugera entre les 
nations, il sera l’arbitre de peuples nombreux. Ils briseront leurs épées 

pour en faire des socs et leurs lances pour en faire des serpes. On ne lèvera 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15


20 
 

plus l’épée nation contre nation, on n’apprendra plus à faire la guerre. 

Maison de Jacob, allons, marchons à la lumière de Yahvé » (Is 2, 4-5). 

Du Vatican, le 8 décembre 2025 

 

 

 

 

 
 

 
  

 
eu avant d’être capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit à ceux qui étaient avec 

Lui : « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je vous donne ; je ne vous la donne pas comme le 

monde la donne ». Et il ajouta immédiatement : « Que votre cœur ne se trouble ni ne s’effraie » 

(Jn 14, 27). Le trouble et la crainte pouvaient bien entendu concerner la violence qui allait bientôt 

s’abattre sur Lui. Plus profondément, les Évangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les 

disciples, ce fut sa réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier, contestèrent mais 

sur laquelle, jusqu’à la fin, le Maître demanda de le suivre. La voie de Jésus continue à être 

source de trouble et de crainte. Et Il répète avec fermeté à qui voudrait le défendre : « Rentre le 

glaive dans le fourreau » (Jn 18, 11 ; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car 

son combat fut désarmé, dans des circonstances historiques, politiques et sociales précises. De 

cette nouveauté, les chrétiens doivent ensemble témoigner prophétiquement en se souvenant des 

tragédies dont ils se sont trop souvent rendus complices. La grande parabole du jugement 

universel invite tous les chrétiens à agir avec miséricorde dans cette prise de conscience 

(cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront à leurs côtés des frères et sœurs qui, de différentes 

manières, ont su écouter la douleur des autres et se sont intérieurement libérés du piège de la 

violence. 

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un cœur disposé à la paix, un grand sentiment 

d’impuissance les envahit devant le cours des événements de plus en plus incertain. Saint 

Augustin, en effet, signalait déjà un paradoxe particulier : « Louer la paix, c’est chose plus 

difficile que de la posséder. Voulons-nous la louer en effet ? Nous désirons des forces, nous 

cherchons à éveiller la sensibilité, nous équilibrons des mots. Au contraire, voulons-nous la 

posséder ? Sans travail elle est à nous, nous la tenons ». [3] 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


21 
 

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par ne plus considérer 

scandaleux que l’on puisse la nier et en arriver même à la guerre pour atteindre la paix. Les 

bonnes idées, les phrases pesées, la capacité à dire que la paix est proche semblent faire défaut. Si 

la paix n’est pas une réalité vécue, à préserver et à cultiver, l’agressivité se répand dans la vie 

domestique comme dans la vie publique. Dans les relations entre citoyens et gouvernants, on en 

arrive à considérer comme une faute le fait de ne pas se préparer suffisamment à la guerre, à 

réagir aux attaques, à répondre à la violence. Bien au-delà du principe de légitime défense, cette 

logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus actuelle dans une déstabilisation 

planétaire qui devient chaque jour plus dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les 

appels répétés à l’augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont 

présentés par de nombreux gouvernants avec la justification du danger représenté par les autres. 

En effet, la force dissuasive de la puissance, et en particulier celle de la dissuasion nucléaire, 

traduisent l’irrationalité d’un rapport entre les peuples, fondé non pas sur le droit, sur la justice ou 

sur la confiance, mais sur la peur et la domination de la force. « En conséquence, comme 

l’écrivait déjà saint Jean XXIII à son époque, les populations vivent dans une appréhension 

continuelle et comme sous la menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchaîner à tout 

instant. Et non sans raison, puisque l’armement est toujours prêt. Qu’il y ait des hommes au 

monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines sans nombre d’une guerre, cela 

peut paraître incroyable ; pourtant, on est contraint de l’avouer, une surprise, un accident 

suffiraient à provoquer la conflagration ». [4] 

Or, au cours de l’année 2024, les dépenses militaires mondiales ont augmenté de 9,4 % par 

rapport à l’année précédente, confirmant la tendance ininterrompu 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4


22 
 

La paix du Christ ressuscité 

C’est le Bon Pasteur qui a vaincu la mort et abattu les murs de séparation entre les 
êtres humains (cf. Ep 2, 14) ; c’est Lui qui donne sa vie pour son troupeau et qui a 
beaucoup de brebis en dehors de la clôture de la bergerie (cf. Jn 10, 11.16) : le 
Christ, notre paix. Sa présence, son offrande, sa victoire rejaillissent sur la 
persévérance de nombreux témoins grâce auxquels l’œuvre de Dieu se poursuit 
dans le monde, devenant même davantage perceptible et lumineuse dans 
l’obscurité des temps. 

Le contraste entre les ténèbres et la lumière, en effet, n’est pas seulement une 
image biblique pour décrire les souffrances donnant naissance à un monde 
nouveau : il est une expérience qui nous traverse et nous bouleverse face aux 
épreuves que nous rencontrons, dans les circonstances historiques dans lesquelles 
nous vivons. Oui, voir la lumière et croire en elle est nécessaire pour ne pas 
sombrer dans les ténèbres. Il s’agit d’une exigence que les disciples de Jésus sont 
appelés à vivre de façon unique et privilégiée, mais qui réussit de bien des 
manières à se frayer un passage dans le cœur de chaque être humain. La paix existe, 
elle veut habiter en nous, elle a le doux pouvoir d’éclairer et de dilater l’intelligence, 
elle résiste à la violence et la surmonte. La paix a le souffle de l’éternel : tandis 
qu’on crie “assez” au mal, on murmure “pour toujours” à la paix. C’est dans cette 
perspective que le Ressuscité nous a introduits. C’est dans cette intuition que 
vivent les artisans de paix qui, dans le drame de ce que le Pape François a appelé 
“la troisième guerre mondiale par morceaux”, résistent encore à la contagion des 
ténèbres, comme des sentinelles dans la nuit. 

Le contraire, c’est-à-dire oublier la lumière, est malheureusement possible : on 
perd alors tout réalisme, cédant à une représentation partielle et déformée du 
monde, sous le signe des ténèbres et de la peur. Nombreux sont ceux qui, 
aujourd’hui, qualifient de réalistes les récits dépourvus d’espérance, aveugles à la 
beauté des autres, oublieux de la grâce de Dieu toujours à l’œuvre dans les cœurs 
humains, aussi blessés soient-ils par le péché. Saint Augustin exhortait les 
chrétiens à nouer une amitié indissoluble avec la paix, afin que, en la gardant au 
plus profond de leur esprit, ils puissent en rayonner la chaleur lumineuse tout 
autour d’eux. Celui-ci, en s’adressant à sa communauté, écrivait : « Si vous désirez 
que les autres aussi soient en paix, soyez-y vous-mêmes, restez-y vous-mêmes. 
Pour embraser les autres, que la paix de votre charité soit en vous tout 
ardente ». [2] 

Que nous ayons le don de la foi ou qu’il nous semble ne pas l’avoir, chers frères et 
sœurs, ouvrons-nous à la paix ! Accueillons-la et reconnaissons-la, plutôt que de la 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2


23 
 

considérer comme lointaine et impossible. Avant d’être un objectif, la paix est une 
présence et un cheminement. Même si elle est entravée à l’intérieur et à l’extérieur 
de nous, comme une petite flamme menacée par la tempête, gardons-la sans 
oublier ni les noms ni les histoires de ceux qui en ont témoigné. C’est un principe 
qui guide et détermine nos choix. Y compris dans les lieux où il ne reste que des 
ruines et où le désespoir semble inévitable, nous trouvons encore aujourd’hui des 
personnes qui n’ont pas oublié la paix. Tout comme le soir de Pâques, Jésus est 
entré dans le lieu où se trouvaient ses disciples effrayés et découragés, ainsi la paix 
du Christ ressuscité continue de franchir les portes et les barrières grâce aux voix 
et aux visages de ses témoins. C’est le don qui permet de ne pas oublier le bien, de 
le reconnaître comme vainqueur et de le choisir encore et ensemble. 

Une paix désarmée 

Peu avant d’être capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit à ceux qui 
étaient avec Lui : « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je vous donne ; je ne 
vous la donne pas comme le monde la donne ». Et il ajouta immédiatement : « Que 
votre cœur ne se trouble ni ne s’effraie » (Jn 14, 27). Le trouble et la crainte 
pouvaient bien entendu concerner la violence qui allait bientôt s’abattre sur Lui. 
Plus profondément, les Évangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les 
disciples, ce fut sa réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier, 
contestèrent mais sur laquelle, jusqu’à la fin, le Maître demanda de le suivre. La 
voie de Jésus continue à être source de trouble et de crainte. Et Il répète avec 
fermeté à qui voudrait le défendre : « Rentre le glaive dans le fourreau » (Jn 18, 11 ; 
cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car son combat fut désarmé, 
dans des circonstances historiques, politiques et sociales précises. De cette 
nouveauté, les chrétiens doivent ensemble témoigner prophétiquement en se 
souvenant des tragédies dont ils se sont trop souvent rendus complices. La grande 
parabole du jugement universel invite tous les chrétiens à agir avec miséricorde 
dans cette prise de conscience (cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront à leurs 
côtés des frères et sœurs qui, de différentes manières, ont su écouter la douleur 
des autres et se sont intérieurement libérés du piège de la violence. 

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un cœur disposé à la paix, un 
grand sentiment d’impuissance les envahit devant le cours des événements de plus 
en plus incertain. Saint Augustin, en effet, signalait déjà un paradoxe particulier : 
« Louer la paix, c’est chose plus difficile que de la posséder. Voulons-nous la louer 
en effet ? Nous désirons des forces, nous cherchons à éveiller la sensibilité, nous 
équilibrons des mots. Au contraire, voulons-nous la posséder ? Sans travail elle est 
à nous, nous la tenons ». [3] 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3


24 
 

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par ne plus 
considérer scandaleux que l’on puisse la nier et en arriver même à la guerre pour 
atteindre la paix. Les bonnes idées, les phrases pesées, la capacité à dire que la paix 
est proche semblent faire défaut. Si la paix n’est pas une réalité vécue, à préserver 
et à cultiver, l’agressivité se répand dans la vie domestique comme dans la vie 
publique. Dans les relations entre citoyens et gouvernants, on en arrive à 
considérer comme une faute le fait de ne pas se préparer suffisamment à la guerre, 
à réagir aux attaques, à répondre à la violence. Bien au-delà du principe de légitime 
défense, cette logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus 
actuelle dans une déstabilisation planétaire qui devient chaque jour plus 
dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les appels répétés à 
l’augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont présentés 
par de nombreux gouvernants avec la justification du danger représenté par les 
autres. En effet, la force dissuasive de la puissance, et en particulier celle de la 
dissuasion nucléaire, traduisent l’irrationalité d’un rapport entre les peuples, 
fondé non pas sur le droit, sur la justice ou sur la confiance, mais sur la peur et la 
domination de la force. « En conséquence, comme l’écrivait déjà saint Jean XXIII à 
son époque, les populations vivent dans une appréhension continuelle et comme 
sous la menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchaîner à tout instant. 
Et non sans raison, puisque l’armement est toujours prêt. Qu’il y ait des hommes 
au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines sans nombre 
d’une guerre, cela peut paraître incroyable ; pourtant, on est contraint de l’avouer, 
une surprise, un accident suffiraient à provoquer la conflagration ». [4] 

Or, au cours de l’année 2024, les dépenses militaires mondiales ont augmenté de 
9,4 % par rapport à l’année précédente, confirmant la tendance ininterrompue 
depuis dix ans et atteignant le chiffre de 2.718 milliards de dollars, soit 2,5 % du 
PIB mondial. [5] De plus, aujourd’hui, on semble vouloir répondre aux nouveaux 
défis non seulement par un effort économique considérable en matière de 
réarmement, mais aussi par un réalignement des politiques éducatives : à la place 
d’une culture de la mémoire qui préserve les prises de consciences acquises au 
cours du XX siècle et n’oublie pas les millions de victimes, on promeut des 
campagnes de communication et des programmes éducatifs, dans les écoles et les 
universités comme dans les médias, diffusant la perception de menaces et 
transmettant une conception purement armée de défense et de sécurité. 

Cependant, « un ami véritable de la paix aime ceux qui ne l’aiment pas ». [6] Saint 
Augustin recommandait ainsi de ne pas détruire les ponts et de ne pas s’appesantir 
dans le registre des reproches, préférant la voie de l’écoute et, dans la mesure du 
possible, de la rencontre avec les motivations des autres. Il y a soixante ans, 
le Concile Vatican II se concluait sur la prise de conscience d’un dialogue urgent 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm


25 
 

entre l’Église et le monde contemporain. En particulier, la Constitution Gaudium et 
spes attirait l’attention sur l’évolution de la pratique belliqueuse : « Le risque 
particulier de la guerre moderne consiste en ce qu’elle fournit l’occasion à ceux qui 
possèdent des armes scientifiques plus récentes de commettre des crimes ; et, par 
un enchaînement en quelque sorte inexorable, elle peut pousser la volonté 
humaine aux plus atroces décisions. Pour que plus jamais ceci se produise, les 
évêques du monde entier, rassemblés et ne faisant qu’un, adjurent tous les 
hommes, tout particulièrement les chefs d’État et les autorités militaires, de peser 
à tout instant une responsabilité aussi immense devant Dieu et devant toute 
l’humanité ». [7] 

Tout en réitérant l’appel des Pères conciliaires et en estimant que la voie du 
dialogue est la plus efficace à tous les niveaux, nous constatons combien les 
progrès technologiques et l’application dans le domaine militaire de l’intelligence 
artificielle ont radicalisé la dimension tragique des conflits armés. On assiste même 
à un processus de déresponsabilisation des dirigeants politiques et militaires, en 
raison de la croissante “délégation” aux machines des décisions concernant la vie 
et la mort des personnes humaines. Il s’agit d’une spirale destructrice sans 
précédent de l’humanisme juridique et philosophique sur lequel repose toute 
civilisation et par lequel toute civilisation est protégée. Il convient de dénoncer les 
énormes concentrations d’intérêts économiques et financiers privés qui poussent 
les États dans cette direction ; mais cela ne suffit pas si, dans le même temps, on ne 
favorise pas le réveil des consciences et de la pensée critique. L’encyclique Fratelli 
tutti présente saint François d’Assise comme exemple d’un tel réveil : « Dans ce 
monde parsemé de tours de guet et de murs de protection, les villes étaient 
déchirées par des guerres sanglantes entre de puissants clans, alors que 
s’agrandissaient les zones misérables des périphéries marginalisées. Là, François 
a reçu la vraie paix intérieure, s’est libéré de tout désir de suprématie sur les 
autres, s’est fait l’un des derniers et a cherché à vivre en harmonie avec tout le 
monde ». [8] C’est une histoire qui veut se poursuivre en nous, et qui demande 
d’unir nos efforts pour contribuer les uns et les autres à une paix désarmante, une 
paix qui naisse de l’ouverture et de l’humilité évangélique. 

Une paix désarmante 

La bonté est désarmante. C’est peut-être pour cela que Dieu s’est fait petit enfant. 
Le mystère de l’Incarnation, qui atteint son abaissement le plus complet dans la 
descente aux enfers, commence dans le sein d’une jeune mère et se manifeste dans 
la mangeoire de Bethléem. “Paix sur la terre”, chantent les anges en annonçant la 
présence d’un Dieu sans défense, dont l’humanité ne peut se découvrir aimée qu’en 
prenant soin de lui (cf. Lc 2, 13-14). Rien ne possède autant le pouvoir de nous 

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8


26 
 

changer qu’un enfant. Et peut-être est-ce précisément la pensée de nos fils, des 
enfants, mais aussi de ceux qui sont fragiles comme eux, qui nous transperce le 
cœur (cf. Ac 2, 37). À ce propos, mon vénéré Prédécesseur écrivait que « la fragilité 
humaine a le pouvoir de nous rendre plus lucides sur ce qui dure et ce qui passe, 
sur ce qui fait vivre et ce qui tue. C’est peut-être pour cela que nous avons si 
souvent tendance à nier les limites et à fuir les personnes fragiles et blessées : elles 
ont le pouvoir de remettre en question la direction que nous avons choisie, en tant 
qu’individus et en tant que communautés ». [9] 

Jean XXIII fut le premier à introduire la perspective d’un désarmement intégral qui 
ne peut s’affirmer que par le renouveau du cœur et de l’intelligence. Il écrivait ainsi 
dans Pacem in terris : « Que tous en soient bien convaincus : l’arrêt de 
l’accroissement du potentiel militaire, la diminution effective des armements et - à 
plus forte raison - leur suppression, sont choses irréalisables ou presque sans un 
désarmement intégral qui atteigne aussi les âmes : il faut s’employer unanimement 
et sincèrement à y faire disparaître la peur et la psychose de guerre. Cela suppose 
qu’à l’axiome qui veut que la paix résulte de l’équilibre des armements, on 
substitue le principe que la vraie paix ne peut s’édifier que dans la confiance 
mutuelle. Nous estimons que c’est là un but qui peut être atteint, car il est à la fois 
réclamé par la raison, souverainement désirable, et de la plus grande utilité ». [10] 

C’est là un service fondamental que les religions doivent rendre à l’humanité 
souffrante, en étant attentives à la tentative croissante de transformer en armes 
même les pensées et les paroles. Les grandes traditions spirituelles, tout comme 
l’usage approprié de la raison, nous font aller au-delà des liens du sang ou de 
l’ethnie, et dépasser ces fraternités qui reconnaissent seulement ceux qui leur 
ressemblent et qui rejettent ceux qui leur sont différents. Aujourd’hui, nous voyons 
que cela ne va pas de soi. Malheureusement, il est de plus en plus courant dans le 
panorama contemporain de faire entrer des mots de la foi dans le combat politique, 
de bénir le nationalisme et de justifier religieusement la violence et la lutte armée. 
Les croyants doivent réfuter activement, avant tout par leur vie, ces formes de 
blasphème qui obscurcissent le Saint Nom de Dieu. C’est pourquoi, avec l’action, il 
est plus que jamais nécessaire de cultiver la prière, la spiritualité, le dialogue 
œcuménique et interreligieux comme voies de paix et langages de rencontre entre 
traditions et cultures. Partout dans le monde, il est à souhaiter que « chaque 
communauté devienne une “maison de paix”, où l’on apprend à désamorcer 
l’hostilité par le dialogue, où l’on pratique la justice et cultive le 
pardon ». [11] Aujourd’hui plus que jamais, en effet, il faut montrer que la paix 
n’est pas une utopie, grâce à une créativité pastorale attentive et fructueuse.  

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11


27 
 

D’autre part, cela ne doit pas détourner l’attention de chacun sur l’importance de 
la dimension politique. Que ceux qui sont appelés à assumer des responsabilités 
publiques aux plus hauts niveaux et dans les instances les plus qualifiées « étudient 
à fond le problème d’un équilibre international vraiment humain, d’un équilibre à 
base de confiance réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans 
l’observation des traités. Qu’un examen approfondi et complet dégage le point à 
partir duquel se négocieraient des accords amiables, durables et 
bénéfique ». [12] C’est la voie désarmante de la diplomatie, de la médiation, du 
droit international, démentie malheureusement par de plus en plus fréquentes 
violations d’accords difficilement obtenus, dans un contexte qui nécessiterait non 
pas la délégitimation, mais bien plutôt le renforcement des institutions 
supranationales. 

Aujourd’hui, la justice et la dignité humaine sont plus que jamais exposées aux 
déséquilibres de pouvoir entre les plus puissants. Comment vivre une période de 
déstabilisation et de conflits tout en se libérant du mal ? Il nous faut encourager et 
soutenir toute initiative spirituelle, culturelle et politique qui maintienne vive 
l’espérance en contrant la diffusion d’« attitudes fatalistes, comme si les 
dynamiques en acte étaient produites par des forces impersonnelles anonymes et 
par des structures indépendantes de la volonté humaine ». [13] En effet, si « la 
meilleure façon de dominer et d’avancer sans restrictions, c’est de semer le 
désespoir et de susciter une méfiance constante, même sous le prétexte de la 
défense de certaines valeurs », [14] on doit opposer à une telle stratégie le 
développement de sociétés civiles conscientes, de formes d’association 
responsables, d’expériences de participation non violente, de pratiques de justice 
réparatrice à petite et à grande échelle. Léon XIII l’avait déjà clairement souligné 
dans l’encyclique Rerum novarum : « L’expérience que fait l’homme de l’exiguïté de 
ses forces l’engage et le pousse à s’adjoindre une coopération étrangère. C’est dans 
les Saintes Écritures qu’on lit cette maxime : “Mieux vaut vivre à deux que solitaire ; 
il y a pour les deux un bon salaire dans leur travail ; car s’ils tombent, l’un peut 
relever son compagnon. Malheur à celui qui est seul et qui tombe sans avoir un 
second pour le relever !” ( Qo 4, 9-10). Et cet autre : “Le frère qui est aidé par son 
frère est comme une ville forte” ( Pr 18, 19) ». [15] 

Que cela soit un fruit du Jubilé de l’Espérance qui a incité des millions d’êtres 
humains à se redécouvrir pèlerins et à entreprendre en eux-mêmes ce 
désarmement du cœur, de l’esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera pas à 
répondre en accomplissant ses promesses : « Il jugera entre les nations, il sera 
l’arbitre de peuples nombreux. Ils briseront leurs épées pour en faire des socs et 
leurs lances pour en faire des serpes. On ne lèvera plus l’épée nation contre nation, 

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15


28 
 

on n’apprendra plus à faire la guerre. Maison de Jacob, allons, marchons à la 
lumière de Yahvé » (Is 2, 4-5). 

Du Vatican, le 8 décembre 2025 

LÉON PP. XIV         

__________________________ 

 


