HAFATRY NY PAPA RAY MASINA LEON 14

amin’ny fankalazana ny andro maneran-tany faha-59 ho an’ny
fandriam-pahalemana. 1 Janoary 2026

Homba anareo rehetra anie ny fiadanana izay enti-manorina
fandriam-pahalemana tsy ampiasana fitaovam-piadiana sy misoroka
herisetra.

Homba anareo anie ny fiadanana !

Io fiarahabana zay fampiasa fahiny ary mbola ampiasaina hatramin’izao
ao amin’ireo kolontsaina maro dia nahazo hery vaovao tamin’ny
fanambarana am-bava nataon’it Jesoa Kristy tafatsangan-ko velona,
tamin’ny takarivan’ny Paka. “Homba anareo anie ny fiadanana” (Jo
20,19.21) ,ny teny nolazainy izay tsy vitan’ny hoe fiarahabana fotsiny, fa
teny mitondra fiovam-penitra tanteraka ao amin’ireo izay mandray izany
Sy €o anivon’ireo zava-misy rehetra koa. Izany no mahatonga ireo
dimbin’ny Apdstoly manandran-peo, isan’andro sy manerana an’izao
tontolo 1zao, mampiasa ilay teny mitondra revolisiona faran’izay mangina
indrindra: “Homba aminareo anie ny fiadanana!” Nanomboka tamin’ny
harivan'ny andro nahavoafidy ahy ho Evekan't Roma dia tiako ny
handrakitra an-tsoratra ny fiarahabana nataoko tao amin’ny fanambarana
ho an’ny rehetra. Ary tiako ny hamerina izany: ny ffiadanana avy amin’1
Kristy nitsangan-ko velona, dia miteraka fandriam-pahalemna tsy
ampiasana fitaovam-piadiana sy fandriam-pahalemana misoroka
herisetra, hiainana amim-panetren-tena sady maharitra. Fiadanana avy
amin’ Andriamanitra io, dia ilay Andriamanitra tia antsika rehetra tsy misy
fepetra.

Ny fiadanana nentin’t Kristy nitsangan-ko velona

Ilay Mpiandry Ondry Tsara no nandresy ny fahafatesana sy nandrava ny
rindrin’ny fisarahana teo amin’ny olombelona (jer. Ef 2,14); mahafoy ny ainy



ho an’ny andian’ondriny Izy ary mbola manana ondry maro ivelan’ny vala
(jer. Jo 10,11.16): I Kristy dia fiadanantsika. Ny fisiany, ny fanoloran-tena
nataony, ny fandreseny dia hita taratra eo amin’ny faharetan’ireo
vavolombelona maro ary amin’ny alalan’ izy ireo no itohizan’ny
asan’Andriamanitra eto amin’izao tontolo izao, ka vao mainka hita
miharihary sy mamiratra kokoa izany ao anatin’ny haizin’izao vanim-
potoana iainantsika izao.

Ny fifanoherana eo amin’ny haizina sy ny hazavana, araka izany, dia tsy
hoe sary ara-baiboly fotsiny mba hilazana ny fijaliana eo am-piterahana
ilay izao tontolo vaovao: traikefa tojo antsika sy manozongozona antsika
izany eo anatrehan’ny fitsapana sedraintsika, manoloana ireo zava-
mitranga eo amin’ny tantara izay iainantsika. Eny, mba tsy ho saron’ny
haizina dia ilaina ny mahita ny hazavana sy mino azy. Fepetra takiana
amin’ny mpianatr’i Jesoa voaantso hiaina amin’ny fomba manokana sy
miavaka izany, nefa fepetra mahomby amin’ny lafiny maro amin’ny
fanokafana lalana ao am-pon’ny olombelona tsirairay. Misy ny fiadanana,
maniry ny hitoetra ao amintsika izy, manana hery malefaka hanazava sy
hanitatra ny saina izy, manohitra ny herisetra ary mandresy azy.
Entanin’ny fitsofana avy amin’ilay mandrakizay ny fiadanana: raha
miantsoantso ny olona “ampy izay” ny fanaovan-dratsy”, dia
mibitsibitsika hoe “aoka hanjaka mandrakizay ny fiadanana. Ao amin’i0
fomba fijery i0o no nitarihan’ilay Nitsangan-ko velona antsika. Ao
anatin’ny fahitana mazava no iveloman'ireo mpanorina fiadanana, izay
mbola manohitra ny fihanaky ny haizina, toy ny mpiambina amin'ny alina,
manoloana ilay zava-doza nantsoin' i Papa Francois hoe « Ady Lehibe
fahatelo mitsitokotoko ».

Indrisy anefa fa mety hitranga koa ny mifanohitra amin’izany, izany hoe
manadino ny hazavana: very ny fahitana marina ny zava-misy, fa mirona
amin’ny fanehoana amin’ny ampahany sy mivilana an’izao tontolo izao
voasaron'ny haizina sy ny tahotra. Maro ankehitriny ireo milaza fa tena
zava-misy ireo tantara tsy mirakitra fanantenana, jamba tsy mahita ny
hatsaran’ny hafa, fa manadino ny fahasoavan’Andriamanitra izay miasa
mandrakariva ao am-pon’ny olombelona, eny fa na dia maratra noho ny



fahotana aza 1zy ireo. Nanentana ny kristianina 1 Masindahy Augustin mba
hanorina fifankatiavana tsy azo ravana miaraka amin’ny fandriam-
pahalemana, mba ahafahan’izy ireo, eo ampitahirizana izany ao amin’ny
aty fanahiny lalina, hanapariaka ny hafanana mamiratra amin’ny
manodidina azy ireo. Hoy izy, raha nanoratra tamin’ny mpiray
ankohonam-piainana aminy: “Raha tianareo hiaina ny fandriam-
pahalemana koa ny hafa, dia aoka ho ianareo mihitsy no hiaina izany, ary
hitoetra ao anatin ’izany. Mba ahafahana mandresy lahatra ny hafa, dia
aoka hirehindrehitra ao anatinareo ny fiadanana vokatry ny fitiavana.”

Na manam-pinoana isika na tsy manana, ry rahalahy sy anabavy
malala, dia aoka isika hisokatra amin’ny fandriam-pahalemana !
Aoka horaisintsika sy hoekentsika izy toy izay hihevitra azy ho
tanjona faran’izay lavitra tsy ho azo tanterahina na oviana na
oviana. Alohan'ny hiheverana azy ho tanjona, ny fandriam-
pahalemana dia sady zava-misy no lalana irosoana tsikelikely. Na
dia voasakana ao anatintsika sy ety ivelany aza ny fandriam-
pahalemana, toy ny lelafo kely rahonan’ny tafio-drivotra, dia tsy
maintsy tandrovina mba tsy hanadinoana na ny anarana na ny
tantaran’ireo izay nijoro ho vavolombelona momba azy; Fitsipika
fototra manilo sy mamaritra ny safidintsika izany. Na dia any
amin’ireo toerana tsy misy afa-tsy faharavana aza no tavela ary toa
tsy azo ihodivirana ny famoizam-po dia mbola ahitantsika olona tsy
manadino ny fandriam-pahalemana mandraka ankehitriny. Toy ny
tamin’ny takarivan’ny Paka, niditra tao amin’ny toerana nisy ireo
mpianany raiki-tahotra sy kivy i Jesoa, ary ny fiadanana nentin’l
Kristy tafatsangan-ko velona dia nanohy nandingana ny varavarana
sy ireo sakana tamin’ny alalan’ny feo sy ny endriKireo
vavolombelona. Izany no fanomezana mahatonga antsika tsy
hanadino ny soa azo avy aminy, ka hiaiky fa loharanom-pandresena
ilay fanomezana ary io no safidintsika sy iarahana manatanteraka.



Fandriam-pahalemana tsy ampiasana fitaovam-piadiana

Fotoana fohy talohan’ny nisamborana Azy, tao anatin’ny fitokiana
tanteraka, dia hoy 1 Jesoa tamin’ireo niaraka taminy: “Fiadanana no
avelako aminareo, ny fiadanako no omeko anareo, tsy tahaka ny
fanomen ’izao tontolo izao no anomezako izany anareo.” Ary avy hatrany
dia nampiany hoe: “Aoka tsy hangorohoro ny fonareo, ary aoka tsy
hatahotra” (Jo 14,27). Mazava ho azy fa mety mahakasika ny herisetra ny
tebiteby sy ny tahotra, herisetra izay hihatra aminy tsy ho ela. Raha
halalinina bebe kokoa, dia tsy nafenin’ny mpanoratra ny evanjely fa ny
zavatra nahavery hevitra ireo mpianatra dia ny valin-tenin’i Jesoa momba
ny tsy fampiasana herisetra: lalana izay tsy nankatoavin’ny rehetra, ka 1
Piera no voalohany, saingy nangatahan’ny Mpampianatra kosa mba
hizorana hatramin’ny farany 10 lalana 10 Mbola loharanon’ny tebiteby sy
ny tahotra hatrany ny lalan’i Jesoa. Ary averiny hizingizinina mafy ho
an’ireo izay te hiaro azy: “Ampidiro amin'ny tranony ny sabatrao” (Jo
18,11; jer. Mt 26,52). Tsy nampiasana fitaovam-piadiana ny fiadanana
nentin’Jesoa nitsangan-ko velona, satria tsy ilana fitaovam-piadiana ny
tolona nataony, teo anivon’ny zava-misy voafaritra mazava ara-tantara,
ara-pOlitika ary ara-tsosialy. Tokony hiara-kijoro ho vavolombelon’ny
maha mpaminany an’io zava-baovao io ny Kristianina, eo am-piheverana
ireo zava-doza izay niraisan’izy ireo tsikombakomba matetika loatra. Ny
fanoharana lehibe momba ny fitsarana farany dia manasa ny kristianina
rehetra hiasa sady entanin’ny famindram-po amin’izao fahatongavan-
tsaina izao (jer. Mt 25,31-46). Ary amin’ny fanaovana izany dia hahita
ireo rahalahy sy anabavy eo anilany izy ireo; rahalahy sy anabavy mahay
mihaino ny fijalian’ny hafa, amin’ny fomba samihafa, sy manafaka ny
tenany amin’ny fandriky ny herisetra.

Na dia maro aza amin’izao andro izao ny olona vonona hikatroka
hampanjaka ny fandriam-pahalemana, dia mibahana ao an’eritreritr’izy
ireo ny fahatsapana lalina fa tsy manan-kery eo anatrehan’ny fisehoan-
javatra tsy mazava sy tsy hita izay handraisana azy. Efa nolazain’i

4



Masindahy Augustin, raha ny marina, ny fisiana hevitra mifanipaka:
"Sarotra kokoa ny manindrahindra ny fiadanana noho ny manana azy.
Tiantsika ve ny hidera azy? Te hanana hery isika, mitady izay hanairana
ny fihetsecham-po isika, mandanjalanja ny teny ampiasaina isika. Ny
mifanohitra amin'izany, maniry ny hanana azy ve isika? Tsy mila ezaka
akory 1zy dia efa azontsika, efa tazonintsika izy."

Rehefa raisintsika ho toy ny idealy saro-takarina ny fandriam-pahalemana
dia tsy heverintsika ho mahamenatra intsony ny manda azy ary tonga
mihitsy aza ny fananganana ady mba hanorenana ny fandriam-
pahalemana. Toa tsy ampy intsony ny hevitra tsara, ny teny voalanjalanja,
ary ny fahaizana milaza fa akaiky ny fandriam-pahalemana. Raha toa ny
fiandriam-pahalemana heverina fa tsy zava-misy iainana, anaovana ezaka
ary kolokoloina, dia miparitaka ao amin’ny fiainam-pianakaviana sy eo
amin’ny fiainam-bahoaka ny herisetra. Eo amin'ny fifandraisan'ny olom-
pirenena sy ny governemanta, lasa heverina ho toy ny fahadisoana ny tsy
fiomanana tsara amin'ny ady, ny tsy fandraisana andraikitra manoloana ny
fanafihana, na ny tsy famaliana ny herisetra. Lazaina fa mbony lavitra
noho ny foto-kevitry ny fiarovan-tena ara-dalana izany. Ity lojika
mifanipaka ity, eo amin’ny sehetra politika, no foto-kevitra tena voizina
ankehitriny ao anatin’ny fanakorontanana maneran-tany izay
mampivarahontsana isan’andro, sy tsy hay vinavinaina. Tsy
kisendrasendra ny antso miverimberina amin'ny fampitomboana ny
fandaniana mahakasika ny miaramila ary ny safidy aterak’izany ; ao koa
ny antso izay atolotry ny mpitondra maro miaraka amin'ny fanamarinana
ny loza ataon’ny hafa. Araka izany, ny hery miaro ny fahefana, indrindra
indrindra ny hery miaro ny fitaovam-piadiana nokleary dia maneho ny tsy
fifanaraham-pifandraisana misy eo amin’ny samy vahoaka, izay tsy
miankina amin’ny lalana, amin’ny rariny na amin’ny fitokisana, fa
amin’ny tahotra sy ny fampanjakana ny hery. “Noho izany, araka ny efa
nosoratan’i Md Joany XXIII tamin’ny androny, dia miaina ao anatin’ny
tebiteby lava, toy ny fandrahonan’ny rivo-doza mahatsiravina izay mety
hisafotofoto amin’ny fotoana rehetra, ny mponina. Ary tsy hoe tsy
amin’antony izany, satria vonona mandrakariva ny fitaovam-piadiana.
Enga anie eto amin’izao tontolo izao tsy hisy olona handray andraikitra

5



amin’ny famonoana sy ny faharavana tsy hita noanoa vokatry ny ady;
heverina fa tsy ho azo tanterahina izany kanefa azo antoka fa ny tsy
ampoizina, na loza iray dia ampy hiteraka fahapotehina mahatsiravina.”

Tamin'ny taona 2024 anefa dia nitombo 9,4% ny fandaniana mikasika ny
tafika maneran-tany raha oharina tamin'ny taona teo aloha, manamafy ny
fironana tsy tapaka nandritra ny folo taona lasa izay nahatratra 2.718
lavitrisa dolara, na 2,5 %-n'ny harin-karena faobe maneran-tany.
Fanampin’izany, ankehitriny, atao izaay hiatrehana ireo fanamby vaovao,
tsy amin'ny alalan'ny ezaka lehibe ara-toe-karena amin'ny fitaovam-
piadiana ihany, fa eo koa ny fanitsiana ny politikam-panabeazana: ka eo
amin’ny toeran’ny kolon-tsaim-pahatsiarovana mitahiry ny fahatongavan-
tsaina azontsika nandritra ny taon-jato faha-20 sy tsy manadino ireo aina
nafoy an-tapitrisa, dia manome vahana ny fampielezan-kevitra momba ny
serasera sy ny fandaharam-panabeazana any an-tsekoly sy any amin’ny
oniversite, ary amin’ny haino aman-jery (médias) manely fandrahonana
sy mampita fomba fijery mifantoka tanteraka amin’ny fiarovana sy ny
filaminana amin’ny alalan’ny fampiasan-kery.

Kanefa “ny tena sakaizan’ny fandriam-pahalemana dia izay mitia ny
fahavalony”. [] Nanafatrafatra, araka izany, i Masindahy Augustin mba
tsy hopotehina ny tetezana ary mba tsy ho lany andro mifanakiana, fa
hisafidy ny lalan’ny fihainoana ary araka izay azo atao, dia ny fihaonana
miaraka amin’ny fahavononana avy amin’ny hafa. Enimpolo taona lasa
izay, nofaranan’ny Konsily Vatikanina faharoa tamin’ny fahatongavan-
tsaina amin’ny maha maika ny fifanakalozan-kevitra eo amin’ny
Fiangonana sy ny tontolo ankehitriny. Ny Foto-pampianarana ara-
pitondrana momba ny Fiangonana manoloana ny andro ankehitriny
(Gaudium et spes) dianisarika ny saina mikasika ny fivoaran’ny fitiavana
ady: “Ny tena atahorana amin’ny ady ankehitriny dia noho izy mety
hararaotin’ireo manana fiadiana ara-pahaizana vaovao hahavitana heloka
bevava ny toy izany; ary noho ny fifandraisan-javatra toa tsy azo ialana,
dia mety hitarika ny olombelona haka fanapahan-kevitra mampihoron-
koditra izany. Koa mba tsy hitrangan’izany na oviana na oviana intsony,
ny Eveka rehetra eran’izao tontolo izao, tafavory sy miray hevitra

6



tanteraka, dia miangavy ny olon-drehetra, indrindra indrindra ny Filoham-
panjakana sy ny manam-pahefana ara-miaramila, mba handanjalanja
mandrakariva ny andraikitra makadiry toy 1izao eo imason’ Andriamanitra
sy eo imason’ny taranak’olombelona tsy vakivolo”. [7]

Raha mamerina ny antson'ireo Rain’ny Konsily sy eo am-piheverana fa ny
lalan’ny fifanakalozan-kevitra no lalana tena mahomby amin’ny sehatra
rehetra, tsikaritsika fa ny fandrosoan’ny teknolgjia sy ny fampiharana ny
saina voatran’olombelona (intelligence artificielle) amin’ny tontolon’ny
miaramila dia manamafy ny tetika mampivarahontsana amin’ny
fifandonana mitam-piadiana. Manampy trotraka koa ny fizotran’ny fialana
andraikitr’ireo mpitondra politika sy miaramila, noho ny fitomboan’ny
“fanendrena” ampiasana ny milina mba handray fanapahan-kevitra
mikasika ny fiainan’ny olona sy ny fahafatesany. Fihodinkodinana tsisy
farany mandrava ny maha-olona ara-dalana sy ara-filozofika eo amin’ny
lafin’ny lalana sy ny lafiny fil6z6fika izay ijoroan’ny kolon-tsaina rehetra
ary miaro ny kolon-tsaina rehetra izany. Tsara raha lazaina am-
pahibemaso ny fivangongoana tsy hay refesina mikasika ny fitambaran’ny
tombon-tsoa ara-toe-karena sy ara-bola ananan’ny tsy miankina, izay
manosika ny Fanjakana ho amin’io lalana io; tsy ampy anefa izany satria
tsy manampy hanamora ny fanairana ny feon’ny fieritreretana sy ny
fahaizana mitsikera. Ny ansiklika Mpirahalahy sy mpianadahy avokoa
isika (Fratelli tutti) dia manolotra an'i Masindahy Fransoa avy any Asizy
ho ohatra amin'ny fifohazana toy izao: "Teo amin’izany tontolo rakotra
tilikambo fitiliana sy tamboho fiarovana izany dia rotidrotiky ny ady
nampandriaka ny ra sy nampifanandrina an’ireo foko samy matanjaka ny
tanan-dehibe, raha toa ka niitatra ny faritra fadiranovana, teny amin’ny
manodidina, natao an-jorom-bala. Teo 1 Fransoa no nandray ny tena
fiadanana miorina ao anaty : afaka tamin’ny faniriana rehetra manosika ny
tena hanjakazaka amin’ny hafa izy, nirotsaka ho isan’ireo fadiranovana
indrindra ary niezaka hampirindra ny fiainany amin’ny an’ny olona
rehetra” [8] Tantara tokony hitohy ao anatintsika izany, ary mitaky
famondronana ny ezaka mba hampandraisana anjara ny rehetra amin’ny
fanorenana fandriam-pahalemana misoroka ny herisetra ary teraka noho
ny fisokafana sy ny fanetren-tena araka ny Evanjely.


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7

Fandriam-pahalemana misoroka ny fampiasan-kery

Misoroka ny fampiasan-kery ny halemem-panahy. Izany angamba no
nahatonga an’ Andriamanitra ho zazakely. Ny misterin'ny Fahatongavana
ho nofo izay manomboka ao an-kibon'ilay reny tanora ary miseho ao
amin'ny fihinanam-bilon'it Betlehema dia tonga amin'ny fanetren-tena
tanteraka indrindra tamin'ny fidinana any amin'ny fiainan-tsy hita.
“Fiadanana ety an-tany”, hoy ny hiran’ ny anjely eo ampanambarana ny
fisian’ Andriamanitra tsy manam-piaro, izay tsy hitan’ny olombelona hoe
tiana izy raha tsy mikarakara Azy (jer. Lk 2,13-14). Tsy misy na inona na
inona manana fahefana hanova antsika afa-tsy ny zaza. Ary angamba
izany tokoa no eritreritr’ireo zanatsika, ireo zaza, ary koa ireo marefo
tahaka azy ireo, izay manindrona ny fontsika (jer. Asa 2,37). Momba
izany, nanoratra toy izao ilay Nodimbiasako hajaina [9] « manana hery
hahatonga antsika hahita mazava kokoa ny amin’ny zavatra maharitra sy
izay mandalo ny fahalemen’ny olombelona, eo amin’izay mamelona sy
izay mamono. Angamba izany no mahatonga antsika matetika handa ny
fetra sy handositra ireo olona marefo sy naratra: ananan’izy ireo ny
fahefana hanontany sy hanankiana ny lalana nosafidiantsika, amin’ny
maha isam-batan’olona antsika, sy amin’ny maha vondron’olona
antsika. »

Ny Papa Joany faha-XXIII no voalohany nampiditra ny fitsinjovana ny
fanafoanana tanteraka ny fitaovam-piadiana, izay tsy ho tratra raha tsy
amin’ny alalan’ny fanavaozana ny fo sy ny saina. Nanoratra toy izao izy
ao amin’ny Pacem in terris: « Aoka ho resy lahatra tanteraka ny rehetra:
ny fampitsaharana ny fitomboan’ny herin’ny tafika, ny fampihenana azo
tsapain-tanana ny fitaovam-piadiana, ary —indrindra indrindra — ny
fanafoanana azy ireny, dia zava-tsarotra na saika tsy azo tanterahina raha

8



tsy misy ny fanesorana tanteraka ny fitaovam-piadiana izay misy
fiantraikany amin’ny fanahy koa : tsy maintsy miara-miasa ao anatin’ny
fiombonana sy amim-pahatsoram-po mba hamongotra ny tahotra sy ny
aretin-tsaina ateraky ny ady. Midika izany fa ilay fitsipika fototra milaza
fa mipoitra avy amin’ny fandanjalanjana ny fitaovam-piadiana ny
fandriam-pahalemana dia soloina amin’ny foto-kevitra milaza fa ao
amin’ny fifampitokisana ithany no ahafahana manorina ny fandriam-
pahalemana marina. Heverinay fa tanjona azo tratrarina izany, satria
takian’ny saina, irina fatratra, ary tena ilaina indrindra. » [10]

Asa fototra tokony hataon’ny antokom-pivavahana ho an’ny olombelona
mijaly izany, eo am-pijerena tsara ny fitomboan’ny fikasana hanova ho
fitaovam-piadiana koa ny hevitra sy ny teny. Ireo lovam-panahy lehibe,
tahaka ny fampiasana araka ny tokony ho izy ny saina, dia mitarika antsika
hihoatra ny maha iray ra na foko, ary hihoatra ireo firahalahiana manaiky
fotsiny ireo mitovy aminy ary manilika ny tsy mitovy aminy. Amin’izao
fotoana 1zao, hitantsika fa tsy mandeha ho azy izany. Indrisy, lasa
mahazatra eto amin’ny tontolo ankehitriny ny mampiasa ny teny mikasika
ny finoana ao anatin’ny ady politika, mi-tsodrano ny fitiavan-tanindrazana
tafahoatra (nasiOnalisma), ary manamarina amin’ny fivavahana ny
herisetra sy ny ady mitam-piadiana. Tokony ho lavin’ny mpino amin’ny
fomba rehetra, indrindra amin’ny alalan’ny fiainany ireo endrika
fanimbazimbana mampanjavona ny Anara-Masin’ Andriamanitra. Noho
izany, miaraka amin’ny asa, dia ilaina mihoatra noho ny vita
hatramin’izay ny mikolokolo ny vavaka, ny fiainam-panahy, ny
fifanakalozan-kevitra eokomenika sy eo amin’ny antokom-pinoana
samihafa ho toy ny lalana mankany amin’ny fandriam-pahalemana sy ho
voambolana mampihaona ny lovam-panahy sy ny kolon-tsaina. Na aiza
na aiza eto amin’izao tontolo izao, irina « ny ankohonana tsirairay mba ho
tonga “tranon’ny fiadanana” toerana izay ianarana mandrava ny
fankahalana amin’ny alalan’ny fifanakalozan-kevitra, ampiharana ny
rariny ary ampivelarana ny fifamelan-keloka.” [11] Amin'izao fotoana
izao mihoatra noho ny hatramin'izay, araka izany, dia ilaina tokoa ny
mampiseho amin’ny alalan'ny finiavana ho tia karokaroka eo amin’ny



sehatra pastoraly feno fitandremana sy mahomby fa tsy nofinofy ny
fandriam-pahalemana.

Etsy an-daniny, tsy tokony handrebireby ny sain’ny tsirairay tsy hihevitra
ny maha-zava-dehibe ny lafiny politika izany. Aoka ireo voaantso handray
andraikitra amin’ny fiainam-bahoaka amin’ny sehatra ambony indrindra
sy amin’ny rafitra matihanina indrindra mba ‘“hianatra tsara ny olan’ny
fifandanjana iraisam-pirenena tena manaja ny maha-olombelona,
fifandanjana mifototra amin’ny fifampitokisana, amin’ny
fahamendrehan’ny fifandraisana eo amin’ny samy firenena ary tsy
fivadihana amin’ny fanarahana ny fifanekena.” Aoka ny fanadihadiana
lalina sy feno haneho ny teboka iaingana amin’ny fifanarahana ara-
pirahalahiana, maharitra ary mahasoa.”’] Izany no lalana enti- misoroka ny
fankahalana eo amin’ny fifandraisana eo amin’ny samy firenena sy eo
amin’ny fanelanelanana, ary eo amin’ny lalana iraisam-pirenena, saingy
indrisy fa lavina matetika noho ny fanitsakitsahana ny fifanarahana izay
tsy azo mora foana izany, ao anatin’ny toe-draharaha hitakiana ny tsy
fanafoanana ny ara-dalana, fa ny fanamafisana kosa ny rafitra iraisam-
pirenena.

Ankehitriny, voatery miatrika ny tsy fifandanjan’ny hery eo amin’ireo
samy matanjaka indrindra, mihoatra noho ny hatramin’izay, ny rariny sy
ny hasina maha-olona. Ahoana no hiainana ny vanim-potoanan’ny
fanakorontanana sy ny fifandonana eo ampiezahana ho afaka amin’ny
ratsy? Tsy maintsy ankaherezintsika sy tohanantsika ny hetsika ara-
panahy sy ara-kolon-tsaina ary ara-politika rehetra izay mitazona ny
fanantenana ho velona, eo ampanoherana ny fiparitahan’ny “toe-tsaina
resy tsy miady satria izay no lahatra, tahaka ny hoe vokatra avy amina hery
tsy mitonona anarana sy tsy hita maso ary avy amina rafitra tsy miankina
amin’ny sitrapon’ny olombelona ny hery manosika hanao zavatra.” Raha
ny fomba mahomby indrindra hanjakazakana amin’ny hafa ary hirosoana
tsisy fameperana amin’izany dia ny fikotrehana an’izay hisian’ny
famoizam-po sy hampahazo vahana hatrany ny ahiahy tsy ihavanana, na
dia mody lazaina aza fa ho fitandrovana soatoavina» [ny paik’ady toy
izany dia tokony hotoherina amin’ny fampandrosoana ny fiaraha-monim-

10



pirenena tonga saina, ny karazana fikambanana tompon’andraikitra, ny
traikefan’ny fandraisana anjara tsy mampiasa herisetra, ary ny
fampiharana ny rariny mamerina amin’ny laoniny na amin’ny sehatra kely
na amin’ny sechatra lehibe. Efa nantitranterin’i Papa Léon XIII mazava
tsara izany ao amin’ilay ansiklika Rerum novarum: «Ny andram-piainana
ataon’ny olombelona amin’ny hakelin’ny heriny dia mandrisika sy
manosika azy hitady fiaraha-miasa amin’ny hafa. Vakiana ao amin’ny
Soratra Masina izao anatra izao: “Aleo roa miara-mitoetra, toy izay
manirery; satria rahefa olon-droa dia tombon-tsoa be no azo amin'ny asa;
sady raha misy lavo amin’izy ireo dia azon'ny anankiray arenina. Loza
kosa no mahazo ny manirery, fa lavo tsy misy namana hanarina azy! (Ko6h
4,9-10). Ary koa ny hoe: “Ny rahalahy izay tohanan’ny rahalahiny dia toy
ny tanana mimanda” (Oh 18,19). » [15]

Enga anie izany no ho vokatry ny Jobilin’ny Fanantenana izay nitarika
olona an-tapitrisany maro hahita indray ny maha mpivahiny azy ireo ary
hanomboka ao amin’izy ireo ny fanafoanana ny fitaovam-piadian’ny fo sy
ny fanahy ary ny fiainana; io fanafoanana ny fitaovam-piadiana io izay
hovalian’Andriamanitra tsy ho ela amin’ny fanantanterahana ny
fampanantenany hoe: “Ho mpanelanelana amin'ny vahoaka Izy, ary ho
mpitsara ny firenena maro. Ny sabany hotefen’izy ireo ho lela
fangadin'omby, ary ny lefony ho antsy fijinjana. Ny firenena tsy hisy
hanangan-tsabatra hamely ny firenena hafa, ary tsy hianatra ady intsony.

Avia, ry taranak'i Jakoba, ka aoka handeha amin'ny fahazavan'ny Tompo
isika.” (Iz 2,4-5).

Vatikana, 8 desambra 2025

PAPA RAY MASINA LEON FAHA-14

11



12



Une paix désarmée

Peu avant d’étre capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit a
ceux qui ¢taient avec Lui : « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je
vous donne ; je ne vous la donne pas comme le monde la donne ». Et il
ajouta immeédiatement : « Que votre cceur ne se trouble ni ne s’effraie »
(Jn 14, 27). Le trouble et la crainte pouvaient bien entendu concerner la
violence qui allait bientdt s’abattre sur Lui. Plus profondément, les
Evangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les disciples, ce fut sa
réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier, contestérent
mais sur laquelle, jusqu’a la fin, le Maitre demanda de le suivre. La voie
de Jésus continue a étre source de trouble et de crainte. Et Il répcte avec
fermeté a qui voudrait le défendre : « Rentre le glaive dans le fourreau »
(Jn 18, 11 ; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car
son combat fut désarme, dans des circonstances historiques, politiques et
sociales précises. De cette nouveauté, les chrétiens doivent ensemble
témoigner prophétiquement en se souvenant des tragédies dont ils se sont
trop souvent rendus complices. La grande parabole du jugement universel
invite tous les chrétiens a agir avec miséricorde dans cette prise de

13



conscience (cf. Mt 25,31-46). Et ce faisant, ils trouveront a leurs cotés des
freres et sceurs qui, de différentes manieres, ont su écouter la douleur des
autres et se sont intérieurement libérés du piege de la violence.

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un ceeur disposé a la
paix, un grand sentiment d’impuissance les envahit devant le cours des
¢vénements de plus en plus incertain. Saint Augustin, en effet, signalait
déja un paradoxe particulier : « Louer la paix, c’est chose plus difficile que
de la posséder. Voulons-nous la louer en effet ? Nous désirons des forces,
nous cherchons a éveiller la sensibilité, nous équilibrons des mots. Au
contraire, voulons-nous la posséder ? Sans travail elle est a nous, nous la
tenons ». [3]

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par
ne plus considérer scandaleux que 1’on puisse la nier et en arriver méme a
la guerre pour atteindre la paix. Les bonnes idées, les phrases pesées, la
capacité a dire que la paix est proche semblent faire défaut. Si la paix n’est
pas une réalité vécue, a préserver et a cultiver, I’agressivité se répand dans
la vie domestique comme dans la vie publique. Dans les relations entre
citoyens et gouvernants, on en arrive a considérer comme une faute le fait
de ne pas se préparer suffisamment a la guerre, a réagir aux attaques, a

14


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3

répondre a la violence. Bien au-dela du principe de l1égitime défense, cette
logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus actuelle
dans une déstabilisation planétaire qui devient chaque jour plus
dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les appels répétés a
I’augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont
présentés par de nombreux gouvernants avec la justification du danger
représent€ par les autres. En effet, la force dissuasive de la puissance, et
en particulier celle de la dissuasion nucléaire, traduisent 1’irrationalité
d’un rapport entre les peuples, fondé non pas sur le droit, sur la justice ou
sur la confiance, mais sur la peur et la domination de la force. « En
conséquence, comme 1’€crivait déja saint Jean XXIII a son époque, les
populations vivent dans une appréhension continuelle et comme sous la
menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchainer a tout instant.
Et non sans raison, puisque I’armement est toujours prét. Qu’il y ait des
hommes au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des
ruines sans nombre d’une guerre, cela peut paraitre incroyable ; pourtant,
on est contraint de I’avouer, une surprise, un accident suffiraient a
provoquer la conflagration ». [4]

Or, au cours de I’année 2024, les dépenses militaires mondiales ont
augmenté de 9,4 % par rapport a I’année précédente, confirmant la
tendance ininterrompue depuis dix ans et atteignant le chiffre de 2.718
milliards de dollars, soit 2,5 % du PIB mondial. [5] De plus, aujourd’hui,
on semble vouloir répondre aux nouveaux défis non seulement par un
effort économique considérable en matieére de réarmement, mais aussi par
un réalignement des politiques éducatives : a la place d’une culture de la
mémoire qui préserve les prises de consciences acquises au cours du
XX siecle et n’oublie pas les millions de victimes, on promeut des
campagnes de communication et des programmes ¢ducatifs, dans les
¢coles et les universites comme dans les médias, diffusant la perception
de menaces et transmettant une conception purement armée de défense et
de sécurité.

15


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5

Cependant, « un ami veritable de la paix aime ceux qui ne I’aiment
pas ». [6] Saint Augustin recommandait ainsi de ne pas détruire les ponts
et de ne pas s’appesantir dans le registre des reproches, préférant la voie
de I’écoute et, dans la mesure du possible, de la rencontre avec les
motivations des autres. Il y a soixante ans, le Concile Vatican II se
concluait sur la prise de conscience d’un dialogue urgent entre I’Eglise et
le monde contemporain. En particulier, la Constitution Gaudium et
spes attirait ’attention sur I’évolution de la pratique belliqueuse : « Le
risque particulier de la guerre moderne consiste en ce qu’elle fournit
I’occasion a ceux qui possedent des armes scientifiques plus récentes de
commettre des crimes; et, par un enchainement en quelque sorte
inexorable, elle peut pousser la volont¢ humaine aux plus atroces
décisions. Pour que plus jamais ceci se produise, les évéques du monde
entier, rassemblés et ne faisant qu’un, adjurent tous les hommes, tout
particuliérement les chefs d’Etat et les autorités militaires, de peser a tout
instant une responsabilité aussi immense devant Dieu et devant toute
I’humanité ». [7]

Tout en réitérant I’appel des Péres conciliaires et en estimant que la voie
du dialogue est la plus efficace a tous les niveaux, nous constatons
combien les progres technologiques et 1’application dans le domaine
militaire de I’intelligence artificielle ont radicalisé la dimension tragique
des conflits armés. On assiste méme a un processus de
déresponsabilisation des dirigeants politiques et militaires, en raison de la
croissante “délégation” aux machines des décisions concernant la vie et la
mort des personnes humaines. Il s’agit d’une spirale destructrice sans
précédent de ’humanisme juridique et philosophique sur lequel repose
toute civilisation et par lequel toute civilisation est protégée. Il convient
de dénoncer les énormes concentrations d’intéréts économiques et
financiers privés qui poussent les Etats dans cette direction ; mais cela ne
suffit pas si, dans le méme temps, on ne favorise pas le réveil des
consciences et de la pensée critique. L’encyclique Fratelli tutti présente
saint Franc¢ois d’ Assise comme exemple d’un tel réveil : « Dans ce monde
parsemé de tours de guet et de murs de protection, les villes étaient
déchirées par des guerres sanglantes entre de puissants clans, alors que

16


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html

s’agrandissaient les zones mis€rables des périphéries marginalisées. La,
Francois a regu la vraie paix intérieure, s’est libéré de tout désir de
suprématie sur les autres, s’est fait I’'un des derniers et a cherché a vivre
en harmonie avec tout le monde ». [8] C’est une histoire qui veut se
poursuivre en nous, et qui demande d’unir nos efforts pour contribuer les
uns et les autres a une paix désarmante, une paix qui naisse de 1’ouverture
et de I’humilité évangélique.

Une paix désarmante

La bonté est désarmante. C’est peut-E&tre pour cela que Dieu s’est fait petit
enfant. Le mystére de 1’Incarnation, qui atteint son abaissement le plus
complet dans la descente aux enfers, commence dans le sein d’une jeune
mere et se manifeste dans la mangeoire de Bethléem. “Paix sur la terre”,
chantent les anges en annongant la présence d’un Dieu sans défense, dont
I’humanité ne peut se découvrir aimée qu’en prenant soin de lui (cf. Lc 2,
13-14). Rien ne possede autant le pouvoir de nous changer qu’un enfant.
Et peut-étre est-ce précisément la pensée de nos fils, des enfants, mais
aussi de ceux qui sont fragiles comme eux, qui nous transperce le coeur
(cf. Ac 2, 37). A ce propos, mon vénéré Prédécesseur écrivait que « la
fragilité humaine a le pouvoir de nous rendre plus lucides sur ce qui dure
et ce qui passe, sur ce qui fait vivre et ce qui tue. C’est peut-&tre pour cela
que nous avons si souvent tendance a nier les limites et a fuir les personnes
fragiles et blessées : elles ont le pouvoir de remettre en question la
direction que nous avons choisie, en tant qu’individus et en tant que
communautés ». [9]

Jean XXIII fut le premier a introduire la perspective d’un désarmement
intégral qui ne peut s’affirmer que par le renouveau du ccoeur et de
I’intelligence. Il écrivait ainsi dans Pacem in terris : « Que tous en soient
bien convaincus : P’arrét de 1’accroissement du potentiel militaire, la
diminution effective des armements et - a plus forte raison - leur
suppression, sont choses irréalisables ou presque sans un désarmement
intégral qui atteigne aussi les ames : il faut s’employer unanimement et
sincerement & y faire disparaitre la peur et la psychose de guerre. Cela
suppose qu’a I’axiome qui veut que la paix résulte de I’équilibre des

17


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html

armements, on substitue le principe que la vraie paix ne peut s’édifier que
dans la confiance mutuelle. Nous estimons que c’est la un but qui peut tre
atteint, car il est a la fois réclamé par la raison, souverainement désirable,
et de la plus grande utilit€ ». [10]

C’est 1a un service fondamental que les religions doivent rendre a
I’humanité souffrante, en étant attentives a la tentative croissante de
transformer en armes méme les pensées et les paroles. Les grandes
traditions spirituelles, tout comme 1’ usage approprié de la raison, nous font
aller au-dela des liens du sang ou de 1’ethnie, et dépasser ces fraternités
qui reconnaissent seulement ceux qui leur ressemblent et qui rejettent ceux
qui leur sont différents. Aujourd’hui, nous voyons que cela ne va pas de
soi. Malheureusement, il est de plus en plus courant dans le panorama
contemporain de faire entrer des mots de la foi dans le combat politique,
de bénir le nationalisme et de justifier religieusement la violence et la lutte
armeée. Les croyants doivent réfuter activement, avant tout par leur vie, ces
formes de blasphéme qui obscurcissent le Saint Nom de Dieu. C’est
pourquoi, avec I’action, il est plus que jamais nécessaire de cultiver la
priere, la spiritualité, le dialogue cecuménique et interreligieux comme
voies de paix et langages de rencontre entre traditions et cultures. Partout
dans le monde, il est a souhaiter que « chaque communauté devienne une
“maison de paix”, ou I’on apprend a désamorcer 1’hostilité par le dialogue,
ou I’on pratique la justice et cultive le pardon ». [11] Aujourd’hui plus que
jamais, en effet, il faut montrer que la paix n’est pas une utopie, grace a
une créativité pastorale attentive et fructueuse.

D’autre part, cela ne doit pas détourner I’attention de chacun sur
I’timportance de la dimension politique. Que ceux qui sont appelés a
assumer des responsabilités publiques aux plus hauts niveaux et dans les
instances les plus qualifiées « étudient a fond le probleme d’un équilibre
international vraiment humain, d’un équilibre a base de confiance
réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans I’observation
des traités. Qu’un examen approfondi et complet dégage le point a partir
duquel se négocieraient des accords amiables, durables et
bénéfique ». [12] C’est la voie désarmante de la diplomatie, de la

18


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12

mediation, du droit international, démentie malheureusement par de plus
en plus fréquentes violations d’accords difficilement obtenus, dans un
contexte qui nécessiterait non pas la délégitimation, mais bien plutdt le
renforcement des institutions supranationales.

Aujourd’hui, la justice et la dignité humaine sont plus que jamais exposées
aux désequilibres de pouvoir entre les plus puissants. Comment vivre une
période de déstabilisation et de conflits tout en se libérant du mal ? Il nous
faut encourager et soutenir toute initiative spirituelle, culturelle et
politique qui maintienne vive 1’espérance en contrant la diffusion
d’« attitudes fatalistes, comme si les dynamiques en acte €taient produites
par des forces impersonnelles anonymes et par des structures
indépendantes de la volonté¢ humaine ». [13] En effet, si « la meilleure
facon de dominer et d’avancer sans restrictions, c’est de semer le désespoir
et de susciter une méfiance constante, méme sous le prétexte de la défense
de certaines valeurs », [14] on doit opposer a une telle stratégie le
développement de sociétés civiles conscientes, de formes d’association
responsables, d’expériences de participation non violente, de pratiques de
justice réparatrice a petite et a grande échelle. Léon XIII ’avait déja
clairement souligné dans 1’encyclique Rerum novarum : « L’expérience
que fait I’homme de I’exiguité¢ de ses forces 1’engage et le pousse a
s’adjoindre une coopération étrangére. C’est dans les Saintes Ecritures
qu’on lit cette maxime : “Mieux vaut vivre a deux que solitaire ; il y a pour
les deux un bon salaire dans leur travail ; car s’ils tombent, I’un peut
relever son compagnon. Malheur a celui qui est seul et qui tombe sans
avoir un second pour le relever ! ( Qo 4, 9-10). Et cet autre : “Le frére qui
est aid¢ par son frere est comme une ville forte” ( Pr 18, 19) ». [15]

Que cela soit un fruit du Jubilé de I’Espéranc e qui a incité des millions
d’€tres humains a se redécouvrir pelerins et a entreprendre en eux-mémes
ce désarmement du cceur, de I’esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera
pas a répondre en accomplissant ses promesses : « Il jugera entre les
nations, il sera I’arbitre de peuples nombreux. Ils briseront leurs épées
pour en faire des socs et leurs lances pour en faire des serpes. On ne Iévera

19


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15

plus I’épée nation contre nation, on n’apprendra plus a faire la guerre.
Maison de Jacob, allons, marchons a la lumiere de Yahveé » (Is 2, 4-5).

Du Vatican, le 8 decembre 2025

eu avant d’étre capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit a ceux qui étaient avec
Lui : « Je vous laisse la paix ; ¢’est ma paix que je vous donne ; je ne vous la donne pas comme le
monde la donne ». Et il ajouta immédiatement : « Que votre cceur ne se trouble ni ne s’effraie »
(Jn 14, 27). Le trouble et la crainte pouvaient bien entendu concerner la violence qui allait bientot
s’abattre sur Lui. Plus profondément, les Evangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les
disciples, ce fut sa réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier, contestérent mais
sur laquelle, jusqu’a la fin, le Maitre demanda de le suivre. La voie de Jésus continue a étre
source de trouble et de crainte. Et Il répéte avec fermeté a qui voudrait le défendre : « Rentre le
glaive dans le fourreau » (Jn 18, 11 ; cf. Mt 26, 52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car
son combat fut désarmé, dans des circonstances historiques, politiques et sociales précises. De
cette nouveauté, les chrétiens doivent ensemble témoigner prophétiquement en se souvenant des
tragédies dont ils se sont trop souvent rendus complices. La grande parabole du jugement
universel invite tous les chrétiens a agir avec miséricorde dans cette prise de conscience

(cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront a leurs cotés des fréres et sceurs qui, de différentes
manicres, ont su écouter la douleur des autres et se sont intérieurement libérés du piege de la
violence.

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un cceur disposé a la paix, un grand sentiment
d’impuissance les envahit devant le cours des événements de plus en plus incertain. Saint
Augustin, en effet, signalait déja un paradoxe particulier : « Louer la paix, ¢’est chose plus
difficile que de la posséder. Voulons-nous la louer en effet ? Nous désirons des forces, nous
cherchons a éveiller la sensibilité, nous équilibrons des mots. Au contraire, voulons-nous la
posséder ? Sans travail elle est a nous, nous la tenons ». [3]

20


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par ne plus considérer
scandaleux que I’on puisse la nier et en arriver méme a la guerre pour atteindre la paix. Les
bonnes idées, les phrases pesées, la capacité a dire que la paix est proche semblent faire défaut. Si
la paix n’est pas une réalité vécue, a préserver et a cultiver, I’agressivité se répand dans la vie
domestique comme dans la vie publique. Dans les relations entre citoyens et gouvernants, on en
arrive a considérer comme une faute le fait de ne pas se préparer suffisamment a la guerre, a
réagir aux attaques, a répondre a la violence. Bien au-dela du principe de légitime défense, cette
logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus actuelle dans une déstabilisation
planétaire qui devient chaque jour plus dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les
appels répétés a ’augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont
présentés par de nombreux gouvernants avec la justification du danger représenté par les autres.
En effet, la force dissuasive de la puissance, et en particulier celle de la dissuasion nucléaire,
traduisent I’irrationalité d’un rapport entre les peuples, fond¢ non pas sur le droit, sur la justice ou
sur la confiance, mais sur la peur et la domination de la force. « En conséquence, comme
I’écrivait déja saint Jean XXIII a son époque, les populations vivent dans une appréhension
continuelle et comme sous la menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchainer a tout
instant. Et non sans raison, puisque I’armement est toujours prét. Qu’il y ait des hommes au
monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines sans nombre d’une guerre, cela
peut paraitre incroyable ; pourtant, on est contraint de I’avouer, une surprise, un accident
suffiraient a provoquer la conflagration ». [4]

Or, au cours de ’année 2024, les dépenses militaires mondiales ont augmenté de 9,4 % par
rapport a I’année précédente, confirmant la tendance ininterrompu

21


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4

La paix du Christ ressuscité

C’est le Bon Pasteur qui a vaincu la mort et abattu les murs de séparation entre les
étres humains (cf. Ep 2, 14) ; c’est Lui qui donne sa vie pour son troupeau et qui a
beaucoup de brebis en dehors de la cloture de la bergerie (cf. Jn 10, 11.16): le
Christ, notre paix. Sa présence, son offrande, sa victoire rejaillissent sur la
persévérance de nombreux témoins grace auxquels I'ceuvre de Dieu se poursuit
dans le monde, devenant méme davantage perceptible et lumineuse dans
I'obscurité des temps.

Le contraste entre les ténebres et la lumiere, en effet, n’est pas seulement une
image biblique pour décrire les souffrances donnant naissance a un monde
nouveau: il est une expérience qui nous traverse et nous bouleverse face aux
épreuves que nous rencontrons, dans les circonstances historiques dans lesquelles
nous vivons. Oui, voir la lumiere et croire en elle est nécessaire pour ne pas
sombrer dans les ténebres. Il s’agit d’'une exigence que les disciples de Jésus sont
appelés a vivre de facon unique et privilégiée, mais qui réussit de bien des
manieres a se frayer un passage dans le coeur de chaque étre humain. La paix existe,
elle veut habiter en nous, elle a le doux pouvoir d’éclairer et de dilater I'intelligence,
elle résiste a la violence et la surmonte. La paix a le souffle de I'éternel : tandis
qu’'on crie “assez” au mal, on murmure “pour toujours” a la paix. C’est dans cette
perspective que le Ressuscité nous a introduits. C’est dans cette intuition que
vivent les artisans de paix qui, dans le drame de ce que le Pape Francois a appelé
“la troisieme guerre mondiale par morceaux”, résistent encore a la contagion des
ténebres, comme des sentinelles dans la nuit.

Le contraire, c’est-a-dire oublier la lumiere, est malheureusement possible : on
perd alors tout réalisme, cédant a une représentation partielle et déformée du
monde, sous le signe des ténebres et de la peur. Nombreux sont ceux qui,
aujourd’hui, qualifient de réalistes les récits dépourvus d’espérance, aveugles a la
beauté des autres, oublieux de la grace de Dieu toujours a I'ceuvre dans les coeurs
humains, aussi blessés soient-ils par le péché. Saint Augustin exhortait les
chrétiens a nouer une amitié indissoluble avec la paix, afin que, en la gardant au
plus profond de leur esprit, ils puissent en rayonner la chaleur lumineuse tout
autour d’eux. Celui-ci, en s’adressant a sa communauté, écrivait : « Si vous désirez
que les autres aussi soient en paix, soyez-y vous-mémes, restez-y vous-meémes.
Pour embraser les autres, que la paix de votre charité soit en vous tout
ardente ». [2]

Que nous ayons le don de la foi ou qu’il nous semble ne pas I'avoir, chers freres et
sceurs, ouvrons-nous a la paix ! Accueillons-la et reconnaissons-la, plutét que de la

22


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn2

considérer comme lointaine et impossible. Avant d’étre un objectif, la paix est une
présence et un cheminement. Méme si elle est entravée a I'intérieur et a I'extérieur
de nous, comme une petite flamme menacée par la tempéte, gardons-la sans
oublier ni les noms ni les histoires de ceux qui en ont témoigné. C’est un principe
qui guide et détermine nos choix. Y compris dans les lieux ou il ne reste que des
ruines et ou le désespoir semble inévitable, nous trouvons encore aujourd’hui des
personnes qui n‘ont pas oublié la paix. Tout comme le soir de Paques, Jésus est
entré dans le lieu ou se trouvaient ses disciples effrayés et découragés, ainsi la paix
du Christ ressuscité continue de franchir les portes et les barrieres grace aux voix
et aux visages de ses témoins. C’est le don qui permet de ne pas oublier le bien, de
le reconnaitre comme vainqueur et de le choisir encore et ensemble.

Une paix désarmée

Peu avant d’étre capturé, dans un moment d’intense confiance, Jésus dit a ceux qui
étaient avec Lui: « Je vous laisse la paix ; c’est ma paix que je vous donne ; je ne
vous la donne pas comme le monde la donne ». Et il ajouta immédiatement : « Que
votre cceur ne se trouble ni ne s’effraie » (Jn 14, 27). Le trouble et la crainte
pouvaient bien entendu concerner la violence qui allait bient6t s’abattre sur Lui.
Plus profondément, les Evangiles ne cachent pas que ce qui déconcerta les
disciples, ce fut sa réponse non violente : une voie que tous, Pierre le premier,
contesterent mais sur laquelle, jusqu’a la fin, le Maitre demanda de le suivre. La
voie de Jésus continue a étre source de trouble et de crainte. Et Il répete avec
fermeté a qui voudrait le défendre : « Rentre le glaive dans le fourreau » (Jn 18,11 ;
cf. Mt 26,52). La paix de Jésus ressuscité est désarmée, car son combat fut désarmé,
dans des circonstances historiques, politiques et sociales précises. De cette
nouveauté, les chrétiens doivent ensemble témoigner prophétiquement en se
souvenant des tragédies dont ils se sont trop souvent rendus complices. La grande
parabole du jugement universel invite tous les chrétiens a agir avec miséricorde
dans cette prise de conscience (cf. Mt 25, 31-46). Et ce faisant, ils trouveront a leurs
cotés des freres et sceurs qui, de différentes manieres, ont su écouter la douleur
des autres et se sont intérieurement libérés du piege de la violence.

Bien que beaucoup de personnes aujourd’hui aient un ceeur disposé a la paix, un
grand sentiment d'impuissance les envahit devant le cours des événements de plus
en plus incertain. Saint Augustin, en effet, signalait déja un paradoxe particulier :
« Louer la paix, c’est chose plus difficile que de la posséder. Voulons-nous la louer
en effet ? Nous désirons des forces, nous cherchons a éveiller la sensibilité, nous
équilibrons des mots. Au contraire, voulons-nous la posséder ? Sans travail elle est
anous, nous la tenons ». [3]

23


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn3

Lorsque nous traitons la paix comme un idéal lointain, nous finissons par ne plus
considérer scandaleux que I'on puisse la nier et en arriver méme a la guerre pour
atteindre la paix. Les bonnes idées, les phrases pesées, la capacité a dire que la paix
est proche semblent faire défaut. Si la paix n’est pas une réalité vécue, a préserver
et a cultiver, I'agressivité se répand dans la vie domestique comme dans la vie
publique. Dans les relations entre citoyens et gouvernants, on en arrive a
considérer comme une faute le fait de ne pas se préparer suffisamment a la guerre,
aréagir aux attaques, arépondre a la violence. Bien au-dela du principe de légitime
défense, cette logique antagoniste est, sur le plan politique, la donnée la plus
actuelle dans une déstabilisation planétaire qui devient chaque jour plus
dramatique et imprévisible. Ce n’est pas un hasard si les appels répétés a
I'augmentation des dépenses militaires et les choix qui en découlent sont présentés
par de nombreux gouvernants avec la justification du danger représenté par les
autres. En effet, la force dissuasive de la puissance, et en particulier celle de la
dissuasion nucléaire, traduisent l'irrationalité d’'un rapport entre les peuples,
fondé non pas sur le droit, sur la justice ou sur la confiance, mais sur la peur et la
domination de la force. « En conséquence, comme I’écrivait déja saint Jean XXIII a
son époque, les populations vivent dans une appréhension continuelle et comme
sous la menace d’un épouvantable ouragan, capable de se déchainer a tout instant.
Et non sans raison, puisque I'armement est toujours prét. Qu'il y ait des hommes
au monde pour prendre la responsabilité des massacres et des ruines sans nombre
d’'une guerre, cela peut paraitre incroyable ; pourtant, on est contraint de I'avouer,
une surprise, un accident suffiraient a provoquer la conflagration ». [4]

Or, au cours de I'année 2024, les dépenses militaires mondiales ont augmenté de
9,4 % par rapport a I'année précédente, confirmant la tendance ininterrompue
depuis dix ans et atteignant le chiffre de 2.718 milliards de dollars, soit 2,5 % du
PIB mondial. [5] De plus, aujourd’hui, on semble vouloir répondre aux nouveaux
défis non seulement par un effort économique considérable en matiere de
réarmement, mais aussi par un réalignement des politiques éducatives : a la place
d’'une culture de la mémoire qui préserve les prises de consciences acquises au
cours du XX siecle et n'oublie pas les millions de victimes, on promeut des
campagnes de communication et des programmes éducatifs, dans les écoles et les
universités comme dans les médias, diffusant la perception de menaces et
transmettant une conception purement armée de défense et de sécurité.

Cependant, « un ami véritable de la paix aime ceux qui ne 'aiment pas ». [6] Saint
Augustin recommandait ainsi de ne pas détruire les ponts et de ne pas s’appesantir
dans le registre des reproches, préférant la voie de I'écoute et, dans la mesure du
possible, de la rencontre avec les motivations des autres. Il y a soixante ans,
le Concile Vatican Il se concluait sur la prise de conscience d'un dialogue urgent

24


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn4
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn5
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn6
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_fr.htm

entre I'Eglise et le monde contemporain. En particulier, la Constitution Gaudium et
spes attirait l'attention sur I'évolution de la pratique belliqueuse : « Le risque
particulier de la guerre moderne consiste en ce qu’elle fournit 'occasion a ceux qui
possedent des armes scientifiques plus récentes de commettre des crimes ; et, par
un enchainement en quelque sorte inexorable, elle peut pousser la volonté
humaine aux plus atroces décisions. Pour que plus jamais ceci se produise, les
évéques du monde entier, rassemblés et ne faisant qu'un, adjurent tous les
hommes, tout particuliérement les chefs d’Etat et les autorités militaires, de peser
a tout instant une responsabilité aussi immense devant Dieu et devant toute
I’humanité ». [7]

Tout en réitérant 'appel des Peres conciliaires et en estimant que la voie du
dialogue est la plus efficace a tous les niveaux, nous constatons combien les
progres technologiques et I'application dans le domaine militaire de I'intelligence
artificielle ontradicalisé la dimension tragique des conflits armés. On assiste méme
a un processus de déresponsabilisation des dirigeants politiques et militaires, en
raison de la croissante “délégation” aux machines des décisions concernant la vie
et la mort des personnes humaines. Il s’agit d’'une spirale destructrice sans
précédent de I'humanisme juridique et philosophique sur lequel repose toute
civilisation et par lequel toute civilisation est protégée. Il convient de dénoncer les
énormes concentrations d’intéréts économiques et financiers privés qui poussent
les Etats dans cette direction ; mais cela ne suffit pas si, dans le méme temps, on ne
favorise pas le réveil des consciences et de la pensée critique. L’encyclique Fratelli
tutti présente saint Francois d’Assise comme exemple d’un tel réveil : « Dans ce
monde parsemé de tours de guet et de murs de protection, les villes étaient
déchirées par des guerres sanglantes entre de puissants clans, alors que
s’agrandissaient les zones misérables des périphéries marginalisées. La, Francois
a recu la vraie paix intérieure, s’est libéré de tout désir de suprématie sur les
autres, s’est fait 'un des derniers et a cherché a vivre en harmonie avec tout le
monde ». [8] C’est une histoire qui veut se poursuivre en nous, et qui demande
d’unir nos efforts pour contribuer les uns et les autres a une paix désarmante, une
paix qui naisse de I'ouverture et de I'’humilité évangélique.

Une paix désarmante

La bonté est désarmante. C’est peut-étre pour cela que Dieu s’est fait petit enfant.
Le mystere de I'Incarnation, qui atteint son abaissement le plus complet dans la
descente aux enfers, commence dans le sein d'une jeune mere et se manifeste dans
la mangeoire de Bethléem. “Paix sur la terre”, chantent les anges en annoncant la
présence d'un Dieu sans défense, dont ’humanité ne peut se découvrir aimée qu’en
prenant soin de lui (cf. Lc 2, 13-14). Rien ne posséde autant le pouvoir de nous

25


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/fr/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn8

changer qu'un enfant. Et peut-étre est-ce précisément la pensée de nos fils, des
enfants, mais aussi de ceux qui sont fragiles comme eux, qui nous transperce le
cceur (cf. Ac 2, 37). A ce propos, mon vénéré Prédécesseur écrivait que « la fragilité
humaine a le pouvoir de nous rendre plus lucides sur ce qui dure et ce qui passe,
sur ce qui fait vivre et ce qui tue. C'est peut-étre pour cela que nous avons si
souvent tendance a nier les limites et a fuir les personnes fragiles et blessées : elles
ont le pouvoir de remettre en question la direction que nous avons choisie, en tant
qu’'individus et en tant que communautés ». [9]

[ean XXIII fut le premier a introduire la perspective d'un désarmement intégral qui
ne peut s’affirmer que par le renouveau du cceur et de l'intelligence. Il écrivait ainsi
dans Pacem in terris: «Que tous en soient bien convaincus: l'arrét de
I'accroissement du potentiel militaire, la diminution effective des armements et - a
plus forte raison - leur suppression, sont choses irréalisables ou presque sans un
désarmement intégral qui atteigne aussi les ames : il faut s’employer unanimement
et sincerement a y faire disparaitre la peur et la psychose de guerre. Cela suppose
qu'a l'axiome qui veut que la paix résulte de I'équilibre des armements, on
substitue le principe que la vraie paix ne peut s’édifier que dans la confiance
mutuelle. Nous estimons que c’est la un but qui peut étre atteint, car il est a la fois
réclamé par la raison, souverainement désirable, et de la plus grande utilité ». [10]

C’est 1a un service fondamental que les religions doivent rendre a '’humanité
souffrante, en étant attentives a la tentative croissante de transformer en armes
méme les pensées et les paroles. Les grandes traditions spirituelles, tout comme
I'usage approprié de la raison, nous font aller au-dela des liens du sang ou de
I'ethnie, et dépasser ces fraternités qui reconnaissent seulement ceux qui leur
ressemblent et qui rejettent ceux qui leur sont différents. Aujourd’hui, nous voyons
que cela ne va pas de soi. Malheureusement, il est de plus en plus courant dans le
panorama contemporain de faire entrer des mots de la foi dans le combat politique,
de bénir le nationalisme et de justifier religieusement la violence et la lutte armée.
Les croyants doivent réfuter activement, avant tout par leur vie, ces formes de
blasphéme qui obscurcissent le Saint Nom de Dieu. C’est pourquoi, avec l'action, il
est plus que jamais nécessaire de cultiver la priere, la spiritualité, le dialogue
cecuménique et interreligieux comme voies de paix et langages de rencontre entre
traditions et cultures. Partout dans le monde, il est a souhaiter que « chaque
communauté devienne une “maison de paix”, ou l'on apprend a désamorcer
I'hostilité par le dialogue, ou l'on pratique la justice et cultive le
pardon ». [11] Aujourd’hui plus que jamais, en effet, il faut montrer que la paix
n’est pas une utopie, grace a une créativité pastorale attentive et fructueuse.

26


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/john-xxiii/fr/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn11

D’autre part, cela ne doit pas détourner l'attention de chacun sur I'importance de
la dimension politique. Que ceux qui sont appelés a assumer des responsabilités
publiques aux plus hauts niveaux et dans les instances les plus qualifiées « étudient
a fond le probléme d’un équilibre international vraiment humain, d’'un équilibre a
base de confiance réciproque, de loyauté dans la diplomatie, de fidélité dans
I'observation des traités. Qu'un examen approfondi et complet dégage le point a
partir duquel se négocieraient des accords amiables, durables et
bénéfique ». [12] C’est la voie désarmante de la diplomatie, de la médiation, du
droit international, démentie malheureusement par de plus en plus fréquentes
violations d’accords difficilement obtenus, dans un contexte qui nécessiterait non
pas la délégitimation, mais bien plutét le renforcement des institutions
supranationales.

Aujourd’hui, la justice et la dignité humaine sont plus que jamais exposées aux
déséquilibres de pouvoir entre les plus puissants. Comment vivre une période de
déstabilisation et de conflits tout en se libérant du mal ? Il nous faut encourager et
soutenir toute initiative spirituelle, culturelle et politique qui maintienne vive
I'espérance en contrant la diffusion d’« attitudes fatalistes, comme si les
dynamiques en acte étaient produites par des forces impersonnelles anonymes et
par des structures indépendantes de la volonté humaine ». [13] En effet, si «la
meilleure fagcon de dominer et d’avancer sans restrictions, c’est de semer le
désespoir et de susciter une méfiance constante, méme sous le prétexte de la
défense de certaines valeurs », [14] on doit opposer a une telle stratégie le
développement de sociétés civiles conscientes, de formes d’association
responsables, d’expériences de participation non violente, de pratiques de justice
réparatrice a petite et a grande échelle. Léon XIII I'avait déja clairement souligné
dans I’encyclique Rerum novarum : « L’expérience que fait 'homme de I'exiguité de
ses forces I'engage et le pousse a s’adjoindre une coopération étrangere. C’est dans
les Saintes Ecritures qu’on lit cette maxime : “Mieux vaut vivre a deux que solitaire ;
il y a pour les deux un bon salaire dans leur travail ; car s’ils tombent, I'un peut
relever son compagnon. Malheur a celui qui est seul et qui tombe sans avoir un
second pour le relever !” ( Qo 4, 9-10). Et cet autre : “Le frere qui est aidé par son
frere est comme une ville forte” ( Pr 18, 19) ». [15]

Que cela soit un fruit du Jubilé de I'Espérance qui a incité des millions d’étres
humains a se redécouvrir peélerins et a entreprendre en eux-mémes ce
désarmement du cceur, de l'esprit et de la vie auquel Dieu ne tardera pas a
répondre en accomplissant ses promesses: « Il jugera entre les nations, il sera
I'arbitre de peuples nombreux. IlIs briseront leurs épées pour en faire des socs et
leurs lances pour en faire des serpes. On ne lévera plus I’épée nation contre nation,

27


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn12
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn14
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/fr/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/fr/messages/peace/documents/20251208-messaggio-pace.html#_ftn15

on n’apprendra plus a faire la guerre. Maison de Jacob, allons, marchons a la
lumieére de Yahvé » (Is 2, 4-5).

Du Vatican, le 8 décembre 2025

LEON PP. XIV

28



